
Sguardi su Rosmini
Prospettive critiche  

e traiettorie di ricerca

a cura di
Paolo Bonafede - Martino Bozza

QUADERNI DI FILOSOFIA, STORIA E BENI CULTURALI  21QUADERNI DI FILOSOFIA, STORIA E BENI CULTURALI  21

a 
cu

ra
 d

i
 P

. B
on

af
ed

e 
- M

. B
oz

za
Sg

ua
rd

i s
u 

Ro
sm

in
i



a 
cu

ra
 d

i
 P

. B
on

af
ed

e 
- M

. B
oz

za
Pr

os
pe

tt
iv

e 
cr

iti
ch

e 
e 

tr
ai

et
to

rie
 d

i r
ic

er
ca

Sguardi su Rosmini propone un’indagine rigorosa sul pensiero di 
Antonio Rosmini (1797-1855), figura di spicco per la filosofia e la 
cultura europea del XIX secolo. L’opera si colloca nell’alveo della 
ricerca promossa da «Rosmini Studies», i cui contributi – pubblicati 
nei primi dieci anni di vita della rivista – fungono da interlocutori 
essenziali per svelare l’intrinseca complessità e la stringente attualità 
della riflessione dell’autore. 
Il volume collettaneo è pertanto strutturato in due sezioni, distinte e 
complementari: negli “assi della riflessione rosminiana”, sono messi 
a fuoco i cardini concettuali della filosofia di Rosmini. La sezione 
dei “confronti filosofici” consente un dialogo vivace tra il pensiero 
rosminiano e alcune prospettive filosofiche contemporanee.
In questo modo studiose e studiosi provenienti da diverse aree di-
sciplinari ne esplorano l’eredità intellettuale, a partire dal proprio 
angolo prospettico. Il risultato è un mosaico che, nelle intenzioni, 
permette di accostarsi a un autore classico della filosofia italiana, 
offrendo strumenti analitici pertinenti e un prisma di interpreta-
zioni capace di proiettare verso nuove ricerche l’eredità teoretica 
di Rosmini.

Paolo Bonafede �è ricercatore di Pedagogia generale e sociale presso il 
Dipartimento di Lettere e Filosofia dell’Università di Trento e vice-direttore 
del Centro di Studi e Ricerche “Antonio Rosmini”.

Martino Bozza �ha conseguito il dottorato di ricerca in Studi Umanistici 
presso l’Università di Trento e attualmente è docente a contratto in Filosofia 
teoretica presso l’Università di Perugia. Insegna Filosofia e Storia nella scuola 
secondaria di secondo grado.



Quaderni  
di Filosofia, Storia e Beni culturali

21



Direzione

Irene Zavattero

Comitato scientifico

Tiziana Faitini
Andrea Giorgi
Igor Santos Salazar

Il presente volume è stato sottoposto a procedimento di peer review.



Sguardi su Rosmini
Prospettive critiche e traiettorie di ricerca

a cura di 
Paolo Bonafede e Martino Bozza

Università degli Studi di Trento
Dipartimento di Lettere e Filosofia



Pubblicato da
Università degli Studi di Trento
via Calepina, 14 - 38122 Trento
casaeditrice@unitn.it
www.unitn.it

Collana Quaderni di Filosofia, Storia e Beni culturali n. 21
Direttrice: Irene Zavattero
Responsabile di redazione: Francesca Comboni
Università di Trento - Dipartimento di Lettere e Filosofia
via Tommaso Gar, 14 - 38122 Trento
https://www.lettere.unitn.it/222/collana-quaderni
e-mail: collane.lett@unitn.it

Impaginazione: Matteo Bianco

ISBN 978-88-5541-126-4 (edizione cartacea)
ISBN 978-88-5541-127-1 (edizione digitale)
DOI 10.15168/11572_466652

© 2025 Gli autori / le autrici

L’edizione digitale è rilasciata con licenza Creative Commons 
Attribuzione - Condividi allo stesso modo 4.0 Internazionale
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dx.doi.org/10.15168/11572_466652


Sommario

Prefazione� VII

Introduzione� IX

Prima Sezione. Gli assi della riflessione rosminiana

Federica Biscardi, Trasparenza, relazione, dinamica. 
Note su ontologia e meontologia� 5

Lucia Bissoli, Sintesi e teoresi del sapere umano. La gno-
seologia rosminiana raccontata da «Rosmini Studies»� 15

Damiano Simoncelli, La complessità dell’umano. Rosmini, 
la sua ricezione e il Novecento� 25

Paolo Bonafede, «Riconosci l’essere qual è nel suo ordine». 
Declinazioni della giustizia nel pensiero politico-economico� 35

Valentina Parpinelli, Il rapporto tra estetico, pratico  
e poetico in Antonio Rosmini� 45

Andrea Marrone, «Rosmini Studies» e le pedagogie del 
Roveretano. Spunti, prospettive e piste di ricerca� 59

Paolo Marangon, Teologia, chiesa e spiritualità in Rosmini� 69

Seconda Sezione. Confronti filosofici

Omar Brino, Rosmini e la filosofia italiana del Novecento  
nelle prime dieci annate dei «Rosmini Studies»� 77

Martino Bozza, L’ispirazione rosminiana nella prospettiva  
dell’ontocoscienzialismo� 85

Gian Pietro Soliani, Rosmini e la fenomenologia  
o Rosmini fenomenologo ante litteram?� 97

Indice dei nomi� 111





Fabrizio Meroi

Prefazione

Nel presentare il volume alle lettrici e ai lettori, desidero sot-
tolineare tre aspetti che considero assai importanti.

In primo luogo, come evidenziano anche gli autori dell’intro-
duzione, il volume è frutto di un lavoro di tipo collegiale e di 
un approccio squisitamente interdisciplinare. Sono, queste, due 
caratteristiche che costituiscono dei requisiti preziosi nell’otti-
ca della più recente e avvertita ricerca scientifica. La capacità 
di confrontarsi con altri punti di vista, così come il proposito di 
sviluppare l’indagine muovendosi all’interno di diversi campi del 
sapere, permettono, da un lato, di evitare di giungere a conclusio-
ni riduttivamente unilaterali; e, dall’altro, di allontanare il rischio 
di offrire una visione d’insieme limitata e parziale. E ciò vale, a 
maggior ragione, nel caso di un autore quale Antonio Rosmini, la 
cui opera e il cui pensiero sono stati oggetto nel corso del tempo 
– com’è noto – di interpretazioni discutibili e, talora, fuorvianti.

In secondo luogo, come emerge sia dalle stesse pagine intro-
duttive, sia dalla lettura dell’intero volume, l’intento è stato quel-
lo di collocare rigorosamente Rosmini nel suo contesto storico 
e culturale, esplorando sia le fonti che la fortuna dei suoi testi. 
L’attenzione per questi due versanti – quello delle fonti e quello 
della fortuna – è certamente un presupposto essenziale di ogni 
indagine storico-filosofica degna di questo nome; ma – non va 
dimenticato – essa rappresenta anche un punto di partenza impre-



Fabrizio MeroiVIII

scindibile per lo studio dei contenuti di natura teoretica, nonché 
per far dialogare il pensatore studiato con altri pensatori apparte-
nenti ad altre epoche; cosa che, nelle pagine che seguono, viene 
fatta in maniera proficua e tale da far risaltare, tra l’altro, l’attua-
lità della figura di Rosmini nel panorama generale della filosofia 
contemporanea.

In terzo luogo, e soprattutto, va rilevato e apprezzato in modo 
particolare il fatto che la quasi totalità dei contributi ospitati dal 
volume è opera delle collaboratrici e dei collaboratori più giovani 
di «Rosmini Studies». Si tratta di un dato altamente significativo, 
poiché è la concreta testimonianza di quello che si può definire 
un vero e proprio passaggio generazionale in atto, sia nell’ambito 
della rivista che in quello, più ampio, del Centro di Studi e Ricer-
che ‘Antonio Rosmini’, del quale la rivista è voce ed espressione. 
Ed è, inoltre, il segno inequivocabile che si sta profilando una 
nuova stagione degli studi rosminiani, consapevole dell’impor-
tanza dei risultati raggiunti finora ma, al tempo stesso, aperta a 
nuovi orizzonti interpretativi e foriera, sicuramente, di ulteriori e 
valide acquisizioni critiche.

Da ultimo, nella mia veste istituzionale di responsabile della 
direzione di «Rosmini Studies» ma anche – mi preme dirlo – a 
titolo personale, desidero esprimere la mia più sincera gratitudi-
ne, naturalmente, a tutte e a tutti coloro che hanno partecipato 
a questo volume, esaminando e valorizzando quello che, della 
rivista, è stato il lavoro svolto durante i suoi primi dieci anni di 
vita. Ma colgo anche l’occasione per ringraziare le autrici e gli 
autori degli articoli che, in questi dieci anni, sono stati pubblicati 
da «Rosmini Studies»: è anzitutto grazie a loro che la rivista ha 
potuto percorrere la strada che ha percorso fino ad ora; ed è anche 
pensando a loro – e a chi li seguirà – che rinnoviamo il nostro 
impegno a migliorarci costantemente, con l’obiettivo di garantire 
uno standard di qualità sempre adeguato agli argomenti trattati e 
alle problematiche affrontate.



Paolo Bonafede - Martino Bozza

Introduzione

1. Obiettivi, metodi e risultati del lavoro

Questa opera collettanea nasce con l’intento di offrire una vi-
sione complessiva della ricezione e dell’influsso del pensiero di 
Antonio Rosmini attraverso un’analisi tematica delle aree centra-
li della sua riflessione: ontologia, gnoseologia, morale, pedago-
gia, politica e spiritualità. All’indomani di una lunga e feconda 
stagione di studi specialistici, appare infatti opportuno far intera-
gire più intensamente queste diverse prospettive di indagine, se 
davvero si vuole comprendere una personalità filosofica unitaria 
e coerente come quella di Rosmini.1 

In quest’ottica, i contributi riuniti nel volume – espressione 
di un lavoro collegiale2 – adottano un approccio dichiaratamente 
interdisciplinare e rigorosamente storico-critico. L’obiettivo non 

1  La Redazione, Perché Rosmini Studies?, editoriale, «Rosmini Studies», 
1 (2014), pp. 1-3, qui p. 2. Si veda nello specifico l’affermazione: «dopo una 
lunga e feconda stagione di approfondimenti specialistici, riteniamo che queste 
diverse prospettive analitiche possano, anzi debbano, comunicare e interagire 
molto più intensamente, se davvero si desidera capire una personalità unitaria 
e coerente come quella di Rosmini». 

2  I testi qui raccolti rielaborano le presentazioni e la successiva discussione 
tenutasi durante il convegno «Dieci anni di Rosmini Studies», che si è svolto 
il 14 e il 15 giugno 2023 presso il Dipartimento di Lettere e Filosofia dell’U-
niversità di Trento.



Paolo Bonafede - Martino BozzaX

è elaborare un’apologia dell’Autore, bensì esaminare senza pre-
giudizi sia i nuclei teoretici del sistema rosminiano sia la loro 
fortuna e influenza successiva. La prospettiva di ricerca segue 
così la lezione di metodo critico-dialogico che il Centro di Studi e 
Ricerche ‘Antonio Rosmini’ dell’Università di Trento promuove 
sistematicamente per gli studi rosminiani: del resto, come si evin-
ce dall’editoriale programmatico del primo numero di «Rosmini 
Studies»,3 si è voluto inserire Rosmini anzitutto nel contesto vita-
le del suo tempo e in particolare nel dibattito filosofico-culturale 
che lo vide protagonista insieme – e in dialogo critico – con gran-
di filosofi e intellettuali moderni della sua epoca.4

Solo un’ermeneutica storico-filosofica rigorosa, attenta sia 
alle fonti eterogenee cui Rosmini attinse sia alle interpretazioni 
offerte dai suoi interlocutori e successori, consente infatti di evi-
tare letture parziali o distorte del suo pensiero.5 Su questa linea, 
il volume indaga analiticamente il pensiero di Rosmini nel suo 
contesto, evidenziandone tanto l’originalità quanto i limiti, in un 
confronto aperto con altre correnti.

Del resto, Rosmini stesso fu intellettualmente tutt’altro che 
isolato: non esitò a misurarsi criticamente con i maggiori sistemi 
a lui precedenti e contemporanei, riconoscendo i debiti verso i 
suoi predecessori ma anche gli errori da evitare. Egli afferma-
va con umiltà: «Chi c’impedisce che […] montati, per così dire, 
sulle spalle lor gigantesche, noi, pigmei come siamo, veggiamo 
più lungi di loro?».6 

3  La rivista, in open access, è consultabile all’indirizzo: https://teseo.unitn.
it/rosministudies/.

4  La Redazione, Perché Rosmini Studies?, p. 2. Nel delineare la propria 
linea metodologica, gli editori sottolineano la necessità di «una più rigorosa 
ermeneutica storico-filosofica», che inserisca Rosmini «nel contesto vitale del 
suo tempo e […] nel dibattito filosofico-culturale che lo vide protagonista […] 
con altri grandi filosofi […] moderni della sua epoca”, evitando così letture 
“autoreferenziali o parziali e distorte». 

5  Ibidem.
6  A. Rosmini, Trattato della coscienza morale, Città Nuova, Roma 2012, 

p. 429. Per una scelta editoriale della collana che ci ospita, non abbiamo inse-

https://teseo.unitn.it/rosministudies/
https://teseo.unitn.it/rosministudies/


Introduzione XI

In parallelo, non mancò di denunciare con tono vigoroso gli 
esiti deleteri di alcune filosofie moderne: accusò ad esempio il 
sensismo sette-ottocentesco di essere un guazzabuglio di nega-
zioni e d’ignoranze che aveva invaso l’Europa, generando una 
«corruzione profonda della Morale, del Diritto, della Politica, 
della Pedagogia […] di cui noi siamo testimoni e vittime».7 Que-
ste parole mostrano come l’indagine sul pensiero rosminiano 
non possa prescindere da un confronto critico con il contesto 
intellettuale circostante, sforzandosi di discernere – al di là di 
ogni approccio meramente agiografico – sia gli apporti originali 
sia le eventuali aporie del progetto rosminiano. 

I saggi raccolti in questo volume adottano dunque uno sguar-
do analitico e non apologetico sulla fortuna di Rosmini, mirato 
a valutare con equilibrio la portata speculativa del suo pensiero 
e la varietà delle sue influenze. Ne emerge, quale risultato com-
plessivo, un ritratto di Rosmini intellettuale ancora fecondo: la 
sua apparente ‘inattualità’ rispetto ai paradigmi ottocenteschi si 
rivela infatti non già come un limite anacronistico, ma come una 
proiezione originale dentro la modernità, oltre la stessa moder-
nità.

In altri termini, rileggere oggi Rosmini significa riconoscer-
ne la capacità di anticipare questioni e, a volte, soluzioni che 
avrebbero alimentato il dibattito filosofico a lui posteriore, con-
fermando così l’attualità del suo pensiero nella prospettiva con-
temporanea.

rito l’acronimo ‘ENC’ e l’indicazione dei volumi pubblicati da Città Nuova 
editrice. In ogni caso le opere di Rosmini consultate dagli autori fanno capo 
all’Edizione Nazionale Critica.

7  A. Rosmini, Degli studi dell’autore, in Id., Introduzione alla filosofia, 
Città Nuova, Roma 1979, p. 29. Rosmini stigmatizza qui l’opera degli ‘autori 
del sensismo’. accusandoli di aver prodotto «quella corruzione profonda della 
Morale, del Diritto, della Politica, della Pedagogia, […] della quale noi siamo 
testimoni e vittime». Questa critica, severa nei toni, testimonia l’impegno di 
Rosmini nel confrontarsi con altre scuole filosofiche e nel valutarne criticamen-
te gli effetti sulla cultura e sulla società.



Paolo Bonafede - Martino BozzaXII

2. Struttura del volume 

Il volume è articolato in due sezioni complementari. La Se-
zione I – Gli assi della riflessione rosminiana – è dedicata ai nu-
clei portanti del pensiero di Rosmini, esaminati nella prospettiva 
della loro genesi dottrinale e della loro ricezione storica, alla luce 
delle ricerche pubblicate nei primi dieci annali della rivista «Ro-
smini Studies». 

In questa prima parte vengono ripercorse le idee rosminiane 
fondamentali nelle diverse discipline in cui egli si è cimentato. 
Federica Biscardi offre una rilettura dell’ontologia (e della con-
nessa ‘meontologia’) di Rosmini, sottolineando in particolare la 
dimensione dinamica e relazionale dell’essere e la ‘trasparenza’ 
ontologica che caratterizza la sua metafisica. Lucia Bissoli rico-
struisce lo sviluppo della gnoseologia rosminiana, mettendo in 
luce la peculiare sintesi da lui ricercata tra unità del sapere e fon-
dazione teoretica della conoscenza. Damiano Simoncelli esplora 
la categoria della ‘complessità dell’umano’ nel pensiero rosmi-
niano e ne ripercorre la fortuna nel dibattito novecentesco, trac-
ciando collegamenti tra le intuizioni antropologiche di Rosmini e 
alcune correnti filosofiche del secolo scorso.

Valentina Parpinelli indaga il rapporto interno tra estetica, 
etica e poetica in Rosmini, chiarendo come il piano del bello, 
del bene pratico e della creatività poetica si intreccino nel siste-
ma rosminiano e quale ruolo tale intreccio svolga nell’economia 
complessiva del suo pensiero. Andrea Marrone, dal canto suo, 
affronta l’eredità pedagogica rosminiana, delineando gli spunti 
educativi da lui promossi e illustrando come la concezione pe-
dagogica del Roveretano sia stata ripresa e discussa nella ricerca 
contemporanea.

Nella sezione trovano spazio anche i saggi di Paolo Bonafede 
e Paolo Marangon, che offrono una panoramica su alcune spe-
cifiche direttrici della riflessione rosminiana – in particolare l’e-
conomia civile e la politica il primo, la dimensione spirituale il 
secondo – evidenziando come tali ambiti siano stati esplorati e 



Introduzione XIII

reinterpretati dagli studiosi rosminiani e quale attualità conservi-
no nel dibattito odierno.

La Sezione II – Confronti filosofici – raccoglie invece contri-
buti mirati a collocare il pensiero di Rosmini in dialogo con altri 
autori e correnti, così da illuminare ulteriormente la sua ricezio-
ne storica e la sua rilevanza comparativa. Omar Brino rilegge la 
presenza di Rosmini all’interno della filosofia italiana del Nove-
cento, valutando il contributo che la storiografia recente (a partire 
proprio dai «Rosmini Studies») ha apportato nel mettere in luce 
l’influenza rosminiana su importanti autori del XX secolo.

Martino Bozza esamina l’influsso di Rosmini sul pensiero fi-
losofico del Novecento attraverso il caso esemplare di Teodorico 
Moretti-Costanzi: il saggio ricostruisce come l’ontocoscienziali-
smo elaborato da Moretti-Costanzi e approfondito dai suoi allievi 
si ispiri a elementi della filosofia rosminiana, a riprova della vita-
lità del lascito di Rosmini in ambito contemporaneo.

Gian Pietro Soliani, dal canto suo, discute i rapporti possibili 
tra Rosmini e la fenomenologia, interrogandosi in particolare su 
quanto sia lecito parlare di un Rosmini fenomenologo ante litte-
ram e analizzando l’atteggiamento rosminiano verso l’esperienza 
fenomenologica.

In conclusione, crediamo che i diversi contributi del volume 
Sguardi su Rosmini offrano, nel loro insieme, uno spaccato orga-
nico e aggiornato della presenza di Rosmini nel panorama intel-
lettuale: dalle fondamenta teoriche della sua opera fino ai dialo-
ghi a distanza con altre tradizioni di pensiero. 

L’intento comune è quello di fornire al lettore uno sguardo 
plurale ma coerente sull’eredità rosminiana, illuminandone tanto 
le coordinate interne quanto le molte linee di incidenza stori-
co-culturale. In tal modo, questa raccolta ambisce a costituire un 
punto di riferimento per gli studi rosminiani attuali, proponendo 
un bilancio critico di quanto finora emerso e al contempo aprendo 
nuove prospettive di ricerca sul pensiero di uno dei filosofi italia-
ni più significativi dell’Ottocento europeo.





Sguardi su Rosmini

Prospettive critiche e traiettorie di ricerca





Prima Sezione. Gli assi della riflessione rosminiana





Federica Biscardi

Trasparenza, relazione, dinamica.
Note su ontologia e meontologia

Abstract. Analyzing the contributions on Rosmini’s ontology from the 
papers published by «Rosmini Studies» in the first ten years of its ex-
istence, the article reconstructs the main features of Rosmini’s onto-
logical discourse; namely (1) the absence of a positive significance of 
non-being and (2) the ante-predicative dimension of being and its impli-
cations. Finally, it will show the prompts and questions arose relevant 
to Rosmini’s scholarship and to the contemporary philosophical debate.

1. Introduzione

Lo scopo di questo contributo è riflettere sull’immagine com-
plessiva dell’ontologia rosminiana emersa dagli articoli pubbli-
cati da «Rosmini Studies» nei primi dieci anni della sua attività 
(2014-2023). L’analisi dei lavori specificamente incentrati sul 
tema ontologico consente di individuare i tratti principali dell’on-
tologia rosminiana e le rispettive implicazioni.

La maggior parte dei contributi analizzati è incentrata su con-
fronti con altri autori o tradizioni di pensiero, da un lato median-
te un accostamento con le fonti, integrate positivamente o criti-
camente nel pensiero rosminiano, quali: Agostino, Duns Scoto, 
Kant e Hegel; dall’altro considerando la ricezione successiva di 
Rosmini, da parte di pensatori che ne abbiano valorizzato anche 



Federica Biscardi6

criticamente la portata filosofica, come Pietro Prini ed Emanuele 
Severino. Quello dei confronti filosofici sembra dunque il meto-
do privilegiato attraverso cui l’analisi dell’ontologia rosminiana 
è stata condotta dai contributi della Rivista; viceversa, l’ambi-
to ontologico appare un terreno fecondo per tracciare linee di 
contatto con altri autori e correnti filosofiche sia precedenti che 
successive. Si tratta d’altronde di un modus operandi conforme 
all’indagine filosofica di Rosmini stesso, esplicitamente dedicata 
a scovare tracce di verità sottese a posizioni filosofiche altrui e 
mediante il confronto con esse.

2. Elementi dell’ontologia rosminiana emersi dai contributi 
analizzati

Dai contributi considerati emergono quali aspetti centrali 
dell’ontologia rosminiana – intesi in modo duplice come punti di 
forza o come mancanze – due elementi connessi che fungono da 
‘premesse’ all’intero impianto ontologico: l’assenza di un signi-
ficato positivo del non-essere e una presenzialità ante-discorsiva 
dell’essere.

2.1. Meontologia

La tesi di fondo dell’articolo di Croci del 2018 è che nel siste-
ma rosminiano sia assente una meontologia,1 non perché il Ro-
veretano ignori o ometta una riflessione sul non-essere, ma nel 
senso che nel suo sistema ne manchi una positiva semantizzazio-
ne. La posizione di Rosmini – di impostazione agostiniana – con-
siste nell’idea per cui è assurdo che il non-essere sia dotato di un 
significato positivo, in quanto sarebbe contraddittorio considera-
re il nulla come una realtà tra le altre. Come per Agostino, il nulla 

1  F. Croci, Absurdissima res: Antonio Rosmini e la semantizzazione del nul-
la, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 133-140, p. 139.



Trasparenza, relazione, dinamica 7

non è una res, ma un modo soggettivo di rapportarsi ad un ente 
reale, una disposizione – di assenso o dissenso – nei confronti di 
un ente. Questa riflessione sul nulla si regge sul principio di non 
contraddizione, per cui l’essere è l’essere e non può coincidere 
con il nulla. La possibilità del non essere è, così, privata di una 
consistenza ontologica ed è trasferita dal piano ontologico a quel-
lo psicologico: il nulla si costituisce solo attraverso la negazione 
di qualcosa. Dunque, nel linguaggio rosminiano, il non essere è 
un concetto puramente ‘dialettico’,2 riconducibile all’esperienza 
della presenzialità dell’essere: che può essere semantizzato sol-
tanto a partire da qualcosa che è. Questo discorso sul non-esse-
re si arresta però a un’impasse che lascia intravedere un nervo 
scoperto del discorso: la questione è se il nihil della Creatio ex 
nihilo possa essere considerato diversamente rispetto al concetto 
‘dialettico’ a cui ci siamo finora riferiti.3 

Una risposta a questo interrogativo è individuata da Chiara 
Palazzolo,4 elaborando un confronto tra Rosmini e Hegel, inter-
locutore privilegiato della riflessione sul non-essere del nostro 
autore.5 L’ex nihilo da cui scaturisce il mondo creato non ha una 
vera e propria valenza ontologica, esso è piuttosto espressione 
della creaturalità dell’ente finito, posto ex novo non a partire da 
un particolare sostato nichilisticamente connotato – una simile 
nozione sarebbe, per le ragioni già chiarite, contraddittoria – ma 
dall’essere di Dio, inteso come causa eterna. Anche in conside-
razione dell’atto di creazione, dunque, non si dà alcun passaggio 
reale tra il nulla e l’essere, ma solo ‘dialettico’, laddove ci si trovi 
ad analizzare mentalmente questo rapporto. 

2  Con «dialettico» Rosmini indica ciò che afferisce all’idealità dell’essere, 
che può essere oggetto di pensiero.

3  F. Croci, Absurdissima res: Antonio Rosmini e la semantizzazione del nul-
la, p. 139.

4  C. Palazzolo, La critica di Rosmini alla dialettica hegeliana, «Rosmini 
Studies», 6 (2019), pp. 69-83, pp. 76-77.

5  Ivi, p. 70; Cfr. anche F. Croci, Absurdissima res: Antonio Rosmini e la 
semantizzazione del nulla, pp. 135-136.



Federica Biscardi8

D’altronde già Pietro Prini – come mostrato dall’articolo di 
Andrea Loffi – considera l’assenza di una presa in carico vera e 
propria della questione del nulla il limite dell’ontologia rosmi-
niana. Per Prini, ciò che manca alla sua indagine sull’essere è 
un’elaborazione autentica del senso della negatività ontologica, 
non limitata alla privazione di essere, ma intesa come «vettore 
della distruzione pura» e minaccia concreta, su cui la saldezza 
dell’essere deve esercitare la sua continua vittoria.6 Nella onto-
logia rosminiana mancherebbe quella «vertigine del non-essere» 
che pertiene alla dimensione esistenziale.7

6  A. Loffi, Il silenzio dell’idea. Pietro Prini lettore di Rosmini, «Rosmini Stu-
dies», 7 (2020), pp. 115-129, pp. 124-125. Cfr. P. Prini, Rosmini postumo. La 
conclusione della filosofia dell’essere, Armando, Roma 1961 (2° ed.), p. 141.

7  Occorre rilevare che, nonostante l’assenza nella ontologia rosminiana di 
una positiva semantizzazione del non essere inteso come nulla assoluto, non 
manchi una riflessione sul ruolo del negativo e della negazione, soprattutto per 
quanto concerne la riflessione sull’ente relativo, sul limite e sulla privazione. 
Su questo aspetto si sono concentrati gli studi di Tina Mirella Manferdini, che 
affronta la tematica del negativo a partire dall’ascesi e dalla negazione di sé 
(cfr. T. Manferdini, Teologia e ascesi in Antonio Rosmini, in Id., Essere e verità 
in Rosmini, Edizioni Studio Domenicano, Bologna 1994, pp. 241-317); di Giu-
seppe Lorizio, attraverso la tematica della Theologia Crucis (cfr. G. Lorizio, 
Ipotesi e testi per una Theologia crucis rosminiana, «Lateranum», 55 (1989), 
pp. 134-175); di Michele Dossi in relazione alla libertà (Cfr. M. Dossi, Tra 
compimento dell’essere e brivido del nulla. Il problema della libertà nell’onto-
logia triniforme di Antonio Rosmini, in A. Autiero - A. Genovese (eds.), Anto-
nio Rosmini e l’idea della libertà. Atti del VII Convegno internazionale di studi 
rosminiani (Rovereto, 8-10 marzo 1999), EDB, Bologna 2001, pp. 119-141). 
Per una ricognizione delle tre prospettive e un approfondimento sull’inogetti-
vazione come negazione di sé cfr. E. Pili, «Vivacissima quiete». Rosmini e il 
brivido dell’inaltrarsi: un’ipotesi sul negativo, in F. Bellelli (ed.), Rosminia-
nesimo teologico. Il divino nell’uomo e l’umano nella rivelazione, Mimesis, 
Milano 2017, pp. 147-164. Pur valorizzando, secondo diversi aspetti, la rifles-
sione rosminiana sul negativo, i tre studi non minano la tesi di fondo di Croci, 
condivisa da chi scrive, circa l’assenza di una meontologia vera e propria: il 
negativo è inerente al piano ‘ontico’ e, anzi, lo costituisce, pur non intaccando 
quello ontologico. Su quest’ultimo aspetto è significativo l’articolo di Pili che, 
nelle conclusioni, avanza alcune considerazioni relativamente al ruolo della 
negazione anche nella dimensione divina: nell’ontologia trinitaria rosminiana, 
caratterizzata dall’intrinseca relazionalità tra le tre persone divine, l’atto di do-



Trasparenza, relazione, dinamica 9

2.2. Trasparenza: la dimensione antepredicativa dell’essere

Una positiva semantizzazione del nulla è esclusa dal discorso 
rosminiano proprio per il modo in cui viene inteso l’essere: a par-
tire dalla evidenza dell’idea dell’essere nella sua incontradditto-
rietà. Una riflessione dedicata più nello specifico all’ontologia ro-
sminiana – già per molti aspetti elaborata dai contributi di Croci 
e Palazzolo – è quella articolata da Donà,8 attraverso l’interpre-
tazione critica del Roveretano condotta da Emanuele Severino.

Nel testo L’innatismo rosminiano9 Severino mette in questio-
ne l’indipendenza semantica dell’idea dell’essere, obiettando che 
il significato ‘essere’ non possa apparire indipendentemente da 
tutte le determinazioni che concorrono a definirlo. Se «non si può 
porre il significato limitato senza porre l’orizzonte limitante»,10 un 
significato di ‘essere’ inteso in modo astratto, e cioè indipenden-
temente dal quadro di determinazioni in cui si inserisce, sarebbe 
dunque ineffettuale e in ultima istanza non significante. Severino 
– più vicino in questo alla prospettiva di Hegel che a quella di 
Rosmini – discute che l’idea dell’essere così caratterizzata possa 
costituire, come invece Rosmini intende, un primum: un fatto o 
un’esperienza evidente. Questo confronto ci aiuta a mettere in 
luce un aspetto distintivo dell’ontologia rosminiana: il rilievo 
dato a una dimensione antepredicativa dell’essere, che sottostà 
a ogni posizione di significato e, per questo, precede l’ordine del 

nazione è costituito da negatività, che caratterizza l’assoluto come corollario 
della sua dinamica interna o «vivacità» e dunque della sua perfezione. Sulla 
negazione in Rosmini in relazione alla mistica si veda anche E. Pili, «In questa 
gran parola sta ogni cosa». La negazione nella mistica di Antonio Rosmini in 
F. Bellelli (ed.), Rosminianesimo teologico. Pedagogia del sapere di Dio. Una 
prospettiva storico-culturale, Mimesis, Milano - Udine 2019, pp. 35-60.

8  M. Donà, Essere e totalità. Severino-Rosmini: critica di una critica, «Ro-
smini Studies», 9 (2022), pp. 113-141.

9  E. Severino, L’innatismo rosminiano, in Antonio Rosmini nel centenario 
della morte. Saggi vari a cura della Facoltà di Filosofia, Vita e Pensiero, Mi-
lano 1955, pp. 141-163.

10  M. Donà, Essere e totalità. Severino-Rosmini: critica di una critica, p. 133.



Federica Biscardi10

discorso e del giudizio. La riflessione rosminiana si sviluppa a 
partire dalla presenzialità dell’essere: la presenza ne precede la 
determinazione semantica. Si tratta del riconoscimento – più che 
di un oggetto, in senso dualistico – di una situazione nella quale 
ci si ritrova e di cui si fa esperienza. Ciò può essere inteso, come 
fa Gian Pietro Soliani, come un «atteggiamento fenomenologico 
ante-litteram».11

La semantizzazione dell’essere, per Rosmini, deriva dunque 
dall’esperienza dalla sua presenzialità, come un’esplicazione dia-
noetica di una presenza noetica.12 Che la dimensione antepredica-
tiva dell’essere (noetica) sia più ampia di quella dianoetica testi-
monia una preminenza dell’essere, sul piano ontologico, che ne 
consente l’intuizione sul piano gnoseologico. L’intuizione dell’es-
sere ideale è condizione della formazione della coscienza: è l’at-
to attraverso cui la coscienza non solo inizia a conoscere ma si 
conosce e si forma come autocoscienza.13 Come rilevato da Croci 
nel suo articolo dedicato al confronto con Kant, nel sistema rosmi-
niano la problematica del conoscere si inserisce pertanto in una 
complessità ontologica: non è solo, in linea con l’istanza kantiana, 
un’analisi trascendentale dell’esperienza e delle sue condizioni di 
possibilità, ma una ricerca del fondamento dell’essere e del cono-
scere volta a individuare un a priori dal valore oggettivo e dal river-
bero ontologico. Quella rosminiana è un’«ontologia del conosce-
re».14 L’insistere sulla manifestatività o ‘trasparenza’ dell’essere è 
un aspetto valorizzato anche da Prini, che evidenzia positivamente 
il «senso concreto e presenziale» dell’idea dell’essere.15

11  G.P. Soliani, Note su essere memoria in Agostino, Duns Scoto e Rosmini, 
«Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 225-237, p. 234.

12  F. Croci, Absurdissima res: Antonio Rosmini e la semantizzazione del 
nulla, p. 134.

13  F. Croci, La problematica del concreto. Rosmini e la filosofia classica 
tedesca, «Rosmini Studies», 8 (2021), pp. 89-101, pp. 93-95.

14  Ivi, p. 95. L’autore cita T. Manferdini, Essere e verità in Rosmini, ESD, 
Bologna 1994, p. 60.

15  A. Loffi, Il silenzio dell’idea. Pietro Prini lettore di Rosmini, p. 115.



Trasparenza, relazione, dinamica 11

2.3. Alterità, relazione, dinamica

La notizia immediata dell’idea dell’essere è però rivelatrice 
di un’alterità che non è prodotta dall’intelletto umano ma che lo 
precede e costituisce. Questa esperienza di una presenza-latenza 
indica che l’essere che è presente all’essere umano, lo trascende 
e resta, rispetto all’ente ontologicamente finito, «disomogeneo» e 
inappropriabile. Essa rivela che l’essere ideale ha radice in un fon-
damento ontologico,16 nell’Essere assoluto nella sua concretezza, 
di cui l’idea rappresenta soltanto un’astrazione.17 

Il contributo di Donà propone un accostamento paradossale tra 
la dimensione ‘ignota’ o ‘latente’ dell’essere e quella dell’inconscio 
freudiano, che ci aiuta a chiarire questo aspetto. L’inconscio, lungi 
dall’essere inteso come una dimensione in cui relegare ciò che è 
accaduto nel passato, è «coestentivo all’orizzonte della coscienza»: 
ogni determinazione psichica è, infatti, al contempo ma per rispetti 
diversi, conscia e inconscia. Allo stesso modo, la presenzialità e 
la latenza dell’essere sono coestensive l’una all’altra. Valorizzare 
questo aspetto consente di comprendere la «relazione trascenden-
tale di trascendente e trasceso»:18 la presenza dell’essere è quindi 
ciò che di divino, pur non confondendosi con Dio, c’è nell’essere 
umano, una «traccia del trascendente nel trasceso».19 

Questo rapporto tra presenza e latenza viene chiarito, inoltre, 
rispetto alle fonti principali che lo hanno ispirato, dall’artico-
lo di Gian Pietro Soliani, che valorizza il tema della presenza 
dell’essere nell’interiorità umana secondo una linea di continuità 

16  G.P. Soliani, Note su essere memoria in Agostino, Duns Scoto e Rosmini, 
p. 234.

17  La mente divina astrae da sé l’essere iniziale secondo l’operazione di 
«astrazione divina» che rappresenta il presupposto della capacità umana di in-
tuire l’inizialità dell’essere. (Cfr. A. Rosmini, Teosofia, voll. 12-17, Città Nuo-
va, Roma 1998-2000, vol. 12, n. 46, pp. 426-439).

18  G.P. Soliani, Note su essere memoria in Agostino, Duns Scoto e Rosmini, 
p. 236.

19  Ibidem.



Federica Biscardi12

tra Agostino, Scoto e Rosmini.20 L’intuizione dell’essere consi-
ste infatti in quella che, nel vocabolario scolastico, è detta una 
«conoscenza abituale»:21 ciò che conosciamo pur non essendone 
attualmente consapevoli e che è depositato in una memoria me-
tafisica e non semplicemente psicologica o individuale. Rosmini 
sembra condividere su questo la lezione agostiniana riguardo alla 
preesistenza di qualcosa nella memoria (metafisica) che non sca-
turisce dalla percezione o dall’immaginazione. Proprio per que-
sto la teoria dell’intuizione rosminiana si sottrae dall’accusa di 
ontologismo e, valorizzando una dimensione pre-discorsiva della 
conoscenza, si propone come una via non razionalistica a Dio. 
L’oggetto dell’intuizione immediata è l’idea dell’essere e non 
Dio nella sua concretezza. Grazie a questo scarto la relazione tra 
trascendente e trasceso, tenuti insieme da una comunanza d’esse-
re,22 non può essere ridotta a un’identità. Secondo Carla Canullo, 
questa insistenza su una realtà che, per quanto se ne partecipi, 
resta inappropriabile fino in fondo è condizione per la riapertura 
della domanda su Dio, sul sacro e sul divino.23

Il rapporto tra una realtà che precede ed eccede ogni atto 
umano si mostra in modo particolare nell’esperienza estetica, 
come analizzato dal contributo di Valentina Parpinelli.24 L’atto 
artistico rappresenta la traccia mondana di una tensione e dinami-
ca interna tra le forme dell’essere: del sintesismo tra le tre forme 
(ideale, reale e morale), che caratterizza l’atto di creazione divi-
na. Il carattere ‘eterno e allusivo’ dell’opera d’arte manifesta la 

20  G.P. Soliani, Note su essere memoria in Agostino, Duns Scoto e Rosmini.
21  Ivi, p. 236.
22  Ibidem. Cfr. anche C. Canullo, Fenomenologie Ribelli. Inattese riapertu-

re della questione-Dio per un inedito incontro con Antonio Rosmini, «Rosmini 
Studies», 5 (2018), pp. 239-250, p. 249. Cfr. A. Rosmini, Teosofia, vol. 12, n. 
289, p. 267.

23  C. Canullo, Fenomenologie Ribelli. Inattese riaperture della questione-Dio 
per un inedito incontro con Antonio Rosmini, pp. 239-250. 

24  V. Parpinelli, L’essere come bellezza. Linee di una teoria dell’arte in 
Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 119-132.



Trasparenza, relazione, dinamica 13

relazione essenziale tra la forma ideale e quella reale. L’atto arti-
stico, come mediazione ed espressione di questa relazione, svolge 
una funzione trasformatrice di mondo: l’essere umano, che ha un 
accesso diretto seppur parziale alla dimensione dell’essere, può 
scorgere l’ideale nel reale e su di esso operare trasformazioni. 
L’essere umano è dunque «con-creatore»25 o «consorte di Dio»26: 
egli non crea ex nihilo e non si crea, non è ‘sovrano dell’esse-
re’, ma è mediatore di una relazione originaria e asimmetrica con 
un’alterità che lo travalica e lo rende possibile. Ogni atto umano 
può così essere un atto creativo e di novità che incide teoretica-
mente e praticamente sull’essere, pur senza poterne disporre del 
tutto. In questo senso, l’essere rosminiano, nella sua forma idea-
le, è caratterizzato da virtualità e potenzialità.

3. Un bilancio conclusivo

I contributi considerati delineano un quadro dell’ontologia ro-
sminiana che non si limita a ribadirne le caratteristiche essenziali, 
ma che attraverso di esse individua e sviluppa punti di tangen-
za con altri autori e correnti filosofiche, mostrando il contributo 
originale di Rosmini rispetto ad altre tradizioni di pensiero sia 
precedenti che successive. Questo non solo individuando le fonti 
o valutando la successiva ricezione critica, ma anche attraverso 
accostamenti tematici con questioni emerse in seno ad altre tra-
dizioni filosofiche, come mostrato dal numero V della Rivista, 
dedicato ai motivi di prossimità tra Rosmini e la fenomenologia.

Un’analisi di questo tipo ci propone un’immagine accurata e 
‘ribelle’ dell’ontologia rosminiana,27 nel senso di dotata di una 

25  F. Croci, La problematica del concreto. Rosmini e la filosofia classica 
tedesca, p. 97.

26  V. Parpinelli, L’essere come bellezza. Linee di una teoria dell’arte in 
Antonio Rosmini, p. 126.

27  Se prendiamo «ribelle» nell’accezione usata in C. Canullo, Fenomeno-
logie Ribelli. Inattese riaperture della questione-Dio per un inedito incontro 



Federica Biscardi14

propria originalità e non uniformemente assimilabile ad altre tra-
dizioni di pensiero. Quest’ultima, che si articola secondo un’u-
nità complessa e dinamica tra le forme dell’essere, fornisce una 
cornice in cui poter inserire alcune istanze sollevate da correnti 
filosofiche quali quella fenomenologica e quella ermeneutica.28 
Ne sono un esempio: la concezione secondo cui – come chia-
rito in particolare rispetto all’esperienza estetica – la verità non 
si dà a prescindere dalla sua mediazione e attuazione; la rifles-
sione sull’esperienza antepredicativa dell’essere, che mostra 
un’apertura alla dimensione del religioso fuori da una prospet-
tiva strettamente razionalistica; oltre che una possibilità di com-
partecipazione dell’essere umano al processo creativo e storico. 
Parallelamente, questa concezione si contrappone a concezioni 
antropologiche ‘prometeiche’, o che implichino la possibilità di 
dominio e manipolabilità illimitata del reale, richiamando alla 
responsabilità d’azione individuale e alla possibilità del cambia-
mento e del progresso storico.

Infine, la riflessione presentata dalla Rivista in questi dieci 
anni su tematiche di natura ontologica ha mostrato come que-
ste, lungi dal costituire motivi già ampiamente esplorati, consen-
tano di valorizzare – anche attraverso accostamenti ben fonda-
ti – aspetti ancora da sondare del pensiero rosminiano e punti 
di contatto su cui interloquire con profitto con altre tradizioni di 
pensiero, che travalicano e che inevitabilmente ricomprendono il 
discorso ontologico.

con Antonio Rosmini, p. 240. L’autrice a sua volta si rifà all’espressione che 
dà il titolo al testo di O. Boulnois, Métaphysiques rebelles. Genèse et structure 
d’une science au Moyen Âge, P.U.F., Paris 2013.

28  V. Parpinelli, L’essere come bellezza. Line di una teoria dell’arte in An-
tonio Rosmini, p. 127; cfr. anche C. Canullo, Fenomenologie Ribelli. Inattese 
riaperture della questione-Dio per un inedito incontro con Antonio Rosmini, 
pp. 239-240.



Lucia Bissoli

Sintesi e teoresi del sapere umano.
La gnoseologia rosminiana raccontata da «Rosmini Studies»

Abstract. In this article we analyze the last ten years of «Rosmini 
Studies» journal, considering all articles that have at least some 
references to Rosminian gnoseology, and we compare them with 
Rosmini’s texts. Our purpose is to indicate what aspects attracted 
interpreters’ interest so far, what interpretations have been suggest-
ed, and whether these interpretations conformed to the Roveretan’s 
texts.

1. Premessa metodologica

In occasione dei dieci anni di attività di «Rosmini Studies», 
abbiamo analizzato i volumi della rivista confrontandoli con i 
testi rosminiani, in quanto desideravamo offrire un riscontro che 
fosse il più possibile oggettivo a chi cura la rivista da anni.

Utilizzando questo metodo, siamo stati obbligati a tenere conto 
del fatto che in Rosmini ‘tutto si tiene’. È impossibile approfon-
dire la gnoseologia rosminiana senza fare riferimento all’unità 
data dall’essere iniziale tutto contenuto in se stesso, dal movi-
mento circolare delle tre forme dell’essere nell’essere virtuale, 
e infine dalla declinazione dell’essere virtuale negli enti. In altri 
termini, per il nostro autore l’essere tutto, non solo la pura forma 
ideale, sta a fondamento del sapere umano. Infatti, per Rosmini, 



Lucia Bissoli16

l’atto del conoscere non è che un riferire alla totalità dell’essere 
un determinato ente:

Concepire un qualche cosa non è il medesimo che concepire un ente? 
[…] Poniamo che ricevessimo le sensazioni da’ corpi, e che non aves-
simo la potenza interiore di veder l’ente, quindi che quelle sensazioni 
non potessero essere da noi considerate in relazione coll’essere. Ciò 
posto […] noi non percepiremmo dunque un ente determinato, una cosa 
sussistente, un corpo; ché percepire un corpo è percepire un ente deter-
minato. Le sensazioni non sarebbero percepite punto dall’intendimento, 
nel solo senso rimarrebbero: quindi nulla conosceremmo. […] Lo spi-
rito intelligente non conosce dunque se non mediante l’idea dell’essere, 
che in sé possiede; e conoscere non è che concepire una determinazione 
dell’essere possibile o comune.1

Quest’unità dell’essere si ripresenta, secondo Rosmini, alle 
diverse facoltà umane coinvolte nel processo conoscitivo. A tutti 
gli effetti, dunque, un approccio teoretico, e non solo storico, è 
necessario per l’approfondimento degli aspetti gnoseologici di 
Rosmini. Nel corso del presente discorso verranno dunque pre-
sentati anche alcuni aspetti della metafisica e dell’antropologia.

2. Temi degli articoli di «Rosmini Studies» inerenti alla gno-
seologia rosminiana

A nostro parere, ad oggi sono stati essenzialmente tre i temi 
gnoseologici trattati da «Rosmini Studies». Un primo tema è la 
duplice questione, in Rosmini, dell’illuminazione sul pensiero in-
dividuale da parte dell’essere iniziale e, parallelamente, la necessi-
tà per l’individuo di avere esperienza degli enti per poter avanzare 
nel proprio sviluppo conoscitivo. Non stupisce che questi aspetti 
siano stati affrontati da vari autori, dato che proprio a partire da 

1  A. Rosmini, Nuovo Saggio, Città Nuova, Roma, 2003-2005, vol. 4, n. 
537, p. 116. Vedasi anche: A. Rosmini, Teosofia, Città Nuova, Roma 1998-
2002, vol. 13, n. 867, p. 170; A. Rosmini, Introduzione alla Filosofia, Città 
Nuova, Roma, pp. 313-315.



Sintesi e teoresi del sapere umano 17

questi, nell’arco del Novecento, diversi intellettuali dell’Universi-
tà Cattolica e della corrente neoidealista formularono le due note 
obiezioni di ‘innatismo’ (si pensi in particolare agli scritti di Spa-
venta, Gentile e ai due saggi di Mancini e di Severino nel volume 
collettaneo del 1955)2 e di ‘fenomenismo’ (evidente in particolare 
nell’intervento di Olgiati del 1955).3 Leggendo i testi di questi 
interpreti del secolo scorso si nota che tutti si concentrano sulla di-
stinzione tra riflessione ed esperienza, e considerarono queste fa-
coltà equivalenti rispettivamente alla forma ideale e a quella reale. 
La distinzione rosminiana tra riflessione ed esperienza, ideale e 
reale, diventa agli occhi di questi autori un dualismo, sulla base 
del quale giustificano le due critiche antitetiche su menzionate. 
Inoltre, Olgiati conclude che Rosmini non poteva essere conside-
rato un pensatore in dialogo con la linea agostiniana o tomista, ma 
solo l’espressione del pensiero materialista moderno.4

In risposta a queste obiezioni, Nicolò Rubbi, nel suo artico-
lo intitolato Ombre sulla luce,5 ricorda che, al contrario, la te-
oria rosminiana dell’intuizione, essendo quest’ultima l’atto con 
cui l’essere ideale forma la mente individuale, contiene continui 
rimandi alla linea agostiniano-bonaventuriana. L’articolo è inte-
ressante, perché evidenzia che pure la filosofia di Tommaso non 

2  B. Spaventa, La filosofia italiana nelle sue relazioni con la filosofia eu-
ropea in Id., Opere, F. Valagussa (ed.), Bompiani, Milano 2009; G. Gentile, 
Rosmini e Gioberti: saggio storico sulla filosofia italiana del Risorgimento, in 
Id., Opere complete, Sansoni, Firenze 1958; I. Mancini, Il problema metafisi-
co nello sviluppo del pensiero rosminiano in Antonio Rosmini nel centenario 
della morte. Saggi a cura della Facoltà di Filosofia, Vita e pensiero, Milano 
1955, pp. 164-229; E. Severino, L’innatismo rosminiano in Id., Heidegger e 
la metafisica, Adelphi, Milano 1994. Questo testo fu inizialmente pubblicato 
all’interno del volume collettaneo Antonio Rosmini nel centenario della morte.

3  F. Olgiati, Antonio Rosmini e la filosofia classica, in Antonio Rosmini nel 
centenario della morte, pp. 30-103.

4  F. Olgiati, Antonio Rosmini e la filosofia classica, pp. 33-34.
5  N. Rubbi, Ombre sulla luce. Rassegna sulla ricezione della teoria dell’il-

luminazione scolastica in Antonio Rosmini, tra Nuovo Saggio e Teosofia, «Ro-
smini Studies», 1 (2014), pp. 159-168.



Lucia Bissoli18

sarebbe immune da un certo innatismo. Questo articolo si distin-
gue anche perché sottolinea l’originalità del pensiero rosminiano 
rispetto alle sue stesse fonti; per Rubbi, il Roveretano non si sa-
rebbe limitato a ripetere l’intuizione agostiniano-bonaventuriana, 
ma l’avrebbe rivista attraverso Tommaso, in modo da chiarire la 
necessaria differenza ontologica tra creature e Dio.

A nostro parere, rimane però necessario chiarire in che senso si 
possa parlare di un’illuminazione in Rosmini, e perché il termine 
‘innato’ sia presente nei testi rosminiani ma senza alcun intento 
gnoseologistico. Infatti, l’’idea innata dell’essere’ – espressione 
che Rosmini adopera nel Nuovo Saggio e che poi nella Teoso-
fia Rosmini eliminerà privilegiando quella di essere ideale – non 
presuppone alcuna verità nella mente individuale. In altri termi-
ni, il soggetto che riceve tale illuminazione mediante l’intuizione 
non possiede ancora alcuna certezza. Egli deve ricercarla facendo 
esperienza degli enti e con un continuo processo di autocorrezio-
ne. Questo chiarimento emerge nell’articolo di Jacob Buganza,6 
e soprattutto in quello Gian Pietro Soliani intitolato L’oggetto 
primo e adeguato dell’intelletto.7 Entrambi sottolineano che l’es-
sere iniziale non è un contenuto mentale ottenuto tramite astra-
zione, ma l’orizzonte infinto dell’essere. Inoltre, sempre in questi 
articoli ritroviamo la distinzione tra il piano psicologico e quello 
ontologico: da un punto di vista ontologico, il primo, più impor-
tante oggetto dell’intelletto è lo stesso essere ideale, cioè quella 
luce che rende la mente umana capace di intellezione e astrazione. 
Da un punto di vista psicologico, la ragione individuale è mossa 
dall’esperienza di enti finiti, in quanto questi assumono prece-
denza temporale per il soggetto. Pertanto, per Rosmini alla base 
dei nostri concetti stanno simultaneamente due principi: l’espe-

6  J. Buganza, The distinction between matter and form in Rosmini’s 
gnoseology and ethics, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 65-90.

7  G.P. Soliani, L’oggetto primo e adeguato dell’intelletto. Ludwig Babens-
tuber, i tomisti dell’età moderna e il principio di cognizione rosminiano, «Ro-
smini Studies», 9 (2022), pp. 85-99.



Sintesi e teoresi del sapere umano 19

rienza e l’essere iniziale. La prima offre il contenuto del nostro 
sapere, il secondo l’apertura infinita e la capacità di giudicare.

Terminiamo questa analisi del primo tema con un breve cenno 
all’articolo di Lorena Catuogno, Restoring the Unity of Knowledge.8 
Esso precisa che il sistema rosminiano non è una classificazione im-
postata aprioristicamente, ma un pensiero organico continuamente 
aperto alla totalità dell’essere. Perciò Rosmini volle restaurare l’u-
nità dei saperi notando il sintesismo che unisce le diverse discipline.

Il secondo tema inerisce al passaggio tra la sensazione, l’intui-
zione, la riflessione e la volontà. Vari articoli di «Rosmini Studies»9 
sottolineano che non c’è una vera successione cronologica tra que-
ste diverse modalità di approccio all’essere, ma un continuo circo-
lo. In particolare, l’articolo di Francesca Mastracchio10 sottolinea 
come tale circolo richiami fortemente la circuminsessione delle tre 
forme dell’essere. Il circolo tra sensazione – conoscenza – volontà 
corrisponde a quello tra essere reale – ideale – morale.

Il Roveretano afferma nella Teosofia e nella Psicologia che la 
sensazione è inseparabile dalla riflessione, in un duplice senso. 
Prima di tutto perché – come evidenzia Soliani in un articolo del 
201911 – la sensazione fornisce il materiale al pensiero individua-
le, quindi entra nell’orizzonte della riflessione. In secondo luogo, 
perché solo il pensiero illuminato dall’essere iniziale coglie il prin-
cipio della sensazione, ossia l’ente finito nella sua essenza, oltre il 
suo apparire.12

8  L. Catuogno, Restoring the Unity of Knowledge: Antonio Rosmini to-
wards Transdisciplinary Instance, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 79-89.

9  G.P. Soliani, L’oggetto primo e adeguato dell’intelletto; F. Mastracchio, 
The Thalamus of Being. Investigations on the Nuptial Character of Rosmini’s 
Anthropology, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 91-106; L. Catuogno, Restor-
ing the Unity of Knowledge.

10  F. Mastracchio, The Thalamus of Being, p. 95.
11  G.P. Soliani, Space, Time and Sensation. A Dialogue between Rosmini, 

Husserl and Lévinas, «Rosmini Studies», 6 (2019), pp. 84-98.
12  A. Rosmini, Teosofia, vol. 12, n. 37, p. 74. Vedi anche Mastracchio, The 

Thalamus of Being, p. 94.



Lucia Bissoli20

Infatti, l’ente reale finito, proprio perché contingente, per Ro-
smini non è autonomo rispetto all’essere a cui partecipa. Tale di-
pendenza si presenta sotto almeno due forme. Da una parte, l’ente 
particolare, proprio grazie alla sua sussistenza rende presente una 
particolare essenza. Dall’altra, l’ente finito non può soddisfare 
ed esaurire la propria essenza. La rosa finita non racchiude in sé 
la totalità dell’essere-rosa. Scrive Rosmini nella Psicologia: «la 
ragione delle cose è sempre un’idea; onde le cose reali diventano 
oggetto del sapere solo allora, che in relazione all’idea, per l’idea 
e nell’idea si apprendono o si considerano. La realità nuda è solo 
percepita dal sentimento, e […] non è dunque per sé oggetto al 
sapere».13

Dove per ‘idea’ Rosmini intende «l’essere in quant’è oggetto 
dell’intuizione mentale»,14 quindi non un’astrazione umana, ma 
un orizzonte oggettivo che sta davanti al soggetto.

Per questo motivo, come ha notato Soliani,15 lo spazio non è 
nella prospettiva rosminiana un criterio formale impostato dalla 
mente umana, come nella filosofia kantiana. Al contrario, le sin-
gole presenze si rivelano nell’orizzonte dell’essere.

Una ulteriore differenza chiave tra Rosmini e Kant è eviden-
ziata da Buganza: quando il Roveretano utilizza i concetti di ‘ma-
teria’ e di ‘forma’, non si rifà alla Prima Critica, bensì alla tradi-
zione Scolastica.16 La forma è per Rosmini l’essenza dell’ente, al 
di là della sua apparenza e al di là persino della sostanza finita, è 
‘l’essere rosa’ al di là della singola rosa individuale.17

Quindi per Rosmini non solo non c’è separazione tra le sen-
sazioni e i pensieri, ma addirittura, pensare è una forma di per-
cepire, un essere aperto di fronte a ciò che si ha davanti, come le 

13  A. Rosmini, Prefazione alle opere metafisiche in Id., Psicologia, Città 
Nuova editrice, Roma 1988, vol. 9, n. 11, p. 23.

14  A. Rosmini, Psicologia, vol. 9, n. 13, p. 35.
15  G.P. Soliani, Space, Time and Sensation, pp. 93-95.
16  J. Buganza, The Distinction between Matter and Form, pp. 65-69.
17  A. Rosmini, Nuovo Saggio, vol. 3, n. 332, p. 416.



Sintesi e teoresi del sapere umano 21

sensazioni sono percezioni rispetto ai fenomeni e alle modifica-
zioni del corpo. Occorre qui ricordare la precisazione di William 
Daros:18 il pensiero, in quanto oggettivo, si riferisce ad un oggetto 
e all’essere, è essenzialmente diverso dal sentimento, che è per-
cezione di sé e dell’extrasoggettivo. Eppure, per Rosmini vi è 
un’analogia tra loro e perciò egli si riferisce ad entrambi con il 
termine ‘percezione’. In questo certamente egli si richiama al II 
libro del De Anima, come afferma Daros.

Arrivati a questo punto, risulta evidente il terzo tema, quel-
lo della coscienza. Vari articoli di «Rosmini Studies»19 indicano 
nell’anima la dimensione in cui l’individuo si riconosce e prende 
coscienza di sé. Inoltre, tutti questi testi riconoscono un valore es-
senziale al sentimento fondamentale corporeo come preparazione 
all’atto di coscienza. 

3. Lettura personale

Leggendo i testi relativi alla questione della coscienza, abbia-
mo individuato interpretazioni tra loro discordanti a proposito 
dell’influenza kantiana in Rosmini, ma anche relativamente al 
sentimento, e alla compresenza nell’uomo di animalità e di razio-
nalità. Vi sono autori di «Rosmini Studies», infatti, che vedono 

18  W.R. Daros, To Feel and to Know: Two Sides of the Same Coin?, «Ros-
mini Studies», 6 (2019), pp. 231-243.

19  G.L. Sanna, Physiopathology and Therapeutic Ethics for Antonio Ros-
mini, «Rosmini Studies» 4 (2017), pp. 217-228; M. Galvani, Body and Space. 
The Notion of Individuality according to Antonio Rosmini and Edith Stein, 
«Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 293-306; P. Bonafede, Antonio Rosmini 
and Paul Ricœur on Will. Similarities, Differences, Pedagogical Implications, 
«Rosmini Studies», 5, 2018, pp. 277-294; G.P. Soliani, Some Remarks on Be-
ing and Memory in Augustine, Duns Scotus, and Rosmini, «Rosmini Studies», 
5, 2018, pp. 225-237; F. Mastracchio, The Thalamus of Being; G.P. Soliani, 
Space, Time and Sensation; C. Brentari, «To re-establish the Misled Reason». 
Philippe Pinel and the Curability of Madness in Antonio Rosmini’s Antropolo-
gia al servizio della scienza morale, «Rosmini Studies» 7 (2020), pp. 227-243.



Lucia Bissoli22

nel sentimento corporeo, inteso come percezione istintiva, la base 
dell’esistenza organica, vale a dire gli istinti vitale e sensuale. 
Questi autori però non spiegano in che modo, per Rosmini, av-
venga il passaggio alla dimensione razionale. Sostengono infatti 
che il Roveretano avrebbe considerato sufficiente riequilibrare 
gli istinti tra loro, per poter avere una coscienza sana. Altri inter-
preti, al contrario, ricordano che per il nostro autore il sentimento 
corporeo non è di per sé sufficiente a generare la consapevolezza 
che sta alla base della coscienza. A questo proposito ci permet-
tiamo ricordare che certamente Rosmini valorizza la dimensione 
prerazionale, in quanto mantenimento della vita organica e prima 
manifestazione del soggetto; tuttavia, è altrettanto vero che, a suo 
modo di vedere, la coscienza individuale trova il suo fondamento 
solo nella facoltà della riflessione posta nella dimensione razio-
nale. Tale riflessione non è la ragione calcolante, produttrice di 
sillogismi, ma corrisponde all’apertura del soggetto all’orizzonte 
dell’essere:

[La coscienza] non è […] la prima percezione intellettiva del proprio 
sentimento; ma è la riflessione su questa, e sull’altre riflessioni. Ora se 
colla prima e natural percezione l’uomo conosce la propria animalità; 
colla percezione della percezione, ossia colla percezione del percipiente 
che è la prima riflessione, l’uomo rende intelligibile e percepisce se 
stesso come intelligente, fino a formarsi l’Io.20

Solo la riflessione, in quanto apertura infinita e presa di di-
stanza da sé, può dare al soggetto conoscente quella visione d’in-
sieme che gli permette poi di tornare a sé, signore di se stesso. 
Perciò Rosmini nell’Antropologia scrive: «Noi uomini non siamo 
solamente animali, non abbiamo solamente l’unità animale: l’u-
nità e individualità nostra ha un fondamento troppo più elevato, 
che si trova nell’intelligenza. Mediante l’intelligenza noi possia-
mo rivolgerci sopra noi stessi».21

20  A. Rosmini, Psicologia, vol. 9A, n. 1022, p. 252.
21  A. Rosmini, Antropologia in servizio della scienza morale, Città Nuova 

editrice, Roma 1981, n. 305, p. 191.



Sintesi e teoresi del sapere umano 23

E infine, nella Psicologia Rosmini ricorda che l’Io non è 
esattamente sinonimo di anima. Infatti, scrive: «l’IO non espri-
me solamente l’anima, ma l’anima unitamente a molte relazioni 
risultanti da più atti mentali necessari a farsi dall’uomo prima 
ch’egli possa pronunciare se stesso con quel monosillabo».22

Nel sottolineare il valore della riflessione e dell’essere per 
la coscienza individuale, non intendiamo sminuire il lavoro di 
ricerca compiuto da altri. Infatti, è stato fondamentale notare 
l’attenzione che Rosmini dà all’istinto, al corpo e all’animalità, 
proprio per evitare di interpretare la filosofia rosminiana come 
un pensiero che oppone la dimensione biologica e quella ra-
zionale. Tuttavia, per il Roveretano solo con l’apertura infinita 
all’essere nasce la coscienza umana. Questa coscienza, proprio 
perché originata da un’apertura infinita, è anche per Rosmini 
capace di riflettere su ogni dimensione prerazionale dell’umano.

A nostro parere, interpretazioni così discordanti tra gli au-
tori di «Rosmini Studies» sono da ascriversi sostanzialmente 
a tre cause. Innanzitutto, una certa difficoltà e ambiguità del 
testo rosminiano, in particolare dell’Antropologia. Qui Rosmini 
distingue due lati del sentimento: il ‘sentimento fondamentale 
corporeo’ (fondamentale per la percezione dello spazio, dell’e-
stensione e del corpo) e il ‘sentimento fondamentale intellet-
tivo’ (attraverso il quale il soggetto arriva a definirsi come io, 
autocoscienza).23 Tuttavia, frequentemente utilizza semplice-
mente il termine ‘sentimento fondamentale’ proprio per espri-
mere la continuità tra sentire e pensare. In secondo luogo, gli 
interpreti che fanno del sentimento, inteso come sola percezio-
ne sensitiva, il fondamento della coscienza si focalizzano sul 
testo dell’Antropologia e sul Nuovo Saggio, ma non verificano 
ulteriormente il tema dell’unità della coscienza nella Psicolo-
gia – dove il Roveretano afferma di aver corretto alcune lacune 

22  A. Rosmini, Psicologia, p. 62, n. 62 e ss.
23  A. Rosmini, Antropologia, n. 138, p. 103.



Lucia Bissoli24

della Antropologia24 – e nella Teosofia. È dunque necessario se-
gnalare l’assenza, in alcuni articoli, di una visione globale dei 
testi rosminiani. In terzo luogo, mancano riferimenti incrociati 
tra i diversi articoli: ogni autore presenta la propria riflessione 
sulla coscienza in Rosmini, senza tenere conto delle riflessioni 
precedentemente elaborate da altri.

Tuttavia, non riteniamo che questa varietà di opinioni sia un 
difetto; anzi, crediamo che essa dimostri che i testi rosminiani 
sono ancora oggi, a distanza di quasi centocinquant’anni dalla 
morte dell’autore, motivo di nuove indagini e domande. Inoltre, 
crediamo che proprio da questa varietà emerga la missione di 
una rivista come «Rosmini Studies», affinché essa sia luogo di 
incontro proficuo tra autori con prospettive distinte.

24  A. Rosmini, Psicologia, n. 11, p. 34.



Damiano Simoncelli

La complessità dell’umano.
Rosmini, la sua ricezione e il Novecento

Abstract. This paper examines «Rosmini Studies» approach to antro-
pology over the past decade. First, I argue that the journal has success-
fully highlighted the unitary and complex framework adopted by Ros-
mini, which he inherited from the Aristotelian-Thomistic tradition and 
reinterpreted in his own time. Second, I demonstrate the fruitfulness 
of comparing Rosminian philosophy with that of a number of authors 
belonging to the twentieth-century Phenomenology.

1. Premessa

Fra i diversi temi affrontati da Antonio Rosmini nel corso 
della sua riflessione filosofica, quello dell’antropologia occupa 
una posizione indubbiamente centrale. Non stupisce, pertanto, 
che la rivista «Rosmini Studies» abbia ospitato un numero di ar-
ticoli piuttosto consistente (all’incirca una quindicina, nelle an-
nate comprese fra il 2017 e il 2021), volti ad approfondirlo in 
relazione a Rosmini stesso, alle sue fonti e ad altri autori. Dal mo-
mento che, in questo contesto, ci si interroga su quale immagine 
di Rosmini e del suo pensiero la rivista ci abbia restituito nel suo 
primo decennale, ci si concentrerà su alcuni contributi che hanno 
affrontato la questione antropologica, proponendo un percorso di 
sintesi aperto ad ulteriori sviluppi. 



Damiano Simoncelli26

Nel fare ciò, si partirà da una prospettiva che non è quella del 
‘rosminista’ in senso proprio, cioè di colui che al Roveretano 
dedica la maggior parte dei propri studi, bensì da quella dello 
studioso della tradizione tommasiana che guarda al contempo 
alla lezione del Roveretano, massime quando cerca di pensare 
più a fondo le categorie dell’Aquinate.

2. L’unitarietà complessa dell’essere umano: Rosmini con 
Tommaso d’Aquino

Il primo compito che ci si propone in questa sede consiste 
nel giustificare il punto di partenza adottato: in che senso con-
siderare Rosmini a partire da un autore che lo precede di qual-
che secolo costituisce un’opzione ermeneuticamente legittima 
e teoreticamente feconda? La risposta – secondo lo scrivente 
– risiede nel fatto che il Roveretano ricupera una visione uni-
taria dell’essere umano. Rifacendosi a uno dei lasciti teorici 
più importanti del pensiero aristotelico-tommasiano,1 Rosmini 
non concepisce l’uomo diviso fra la sua corporeità animale e 
la sua razionalità, né risolve ciascuna di queste due dimensioni 
nell’altra. 

Tale ‘unitarietà’ non implica una concezione monodimensio-
nale dell’essere umano, giacché si tratta, piuttosto, di una ‘uni-
tarietà complessa’. Che cosa si intende con questa espressione? 
Il termine ‘complesso’ deriva da complecto(r), a sua volta for-
mato da ‘cum’ + ‘plecto’, cioè ‘intreccio assieme’: descrivere 
l’umano in questi termini significa allora distinguerne aspetti 
differenti, nella consapevolezza che essi sono uniti nell’espe-
rienza.

1  A livello più generale, guardare a Rosmini da Tommaso aiuta a valoriz-
zare un metodo che – anche in sede di elaborazione antropologica – evita sia 
frettolose prese di distanza da quanto la tradizione precedente ha consegnato, 
sia un altrettanto frettoloso rifugio nel già detto delle sicurezze dell’antico.



La complessità dell’umano 27

Per Rosmini, quindi, l’essere umano è una realtà unitaria e 
complessa, come lo era anche per Tommaso. La ripresa rosmi-
niana avviene con originalità, attraverso la rimeditazione del 
tema dell’anima umana come forma sostanziale dell’intero an-
tropologico, che il Roveretano propone nell’Antropologia in 
servizio della scienza morale e nella Psicologia, e consenten-
do il superamento di una difficoltà che interessa la posizione 
dell’Aquinate: l’inclinazione al ‘naturalismo’, il quale 

nasce da una certa pressione della finitezza dell’intelligenza sulla sua 
infinità […] La causa della pressione si può individuare in uno scam-
bio sottile […] per cui, se l’intelligenza oltrepassa il finito corporeo, 
ma non oltrepassa il finito simpliciter (e dunque è creata), segue […] 
che l’intelligenza non può oltrepassare, nel proprio ordine, il finito 
(in generale), ossia che essa non è ordinata all’infinito: la sua infinità, 
cioè, sarebbe un orizzonte che non comprende in sé qualsiasi alteri-
tà, ma solo l’altro dalla sensibilità: infinità ridotta all’immaterialità, 
appunto.2

In tal senso, la lezione rosminiana sull’essere ideale si offre 
come risorsa preziosa per il ripensamento dell’eredità tomma-
siana in ambito antropologico-filosofico, escludendone inter-
pretazioni di stampo naturalistico, le quali – come si è visto 
– finirebbero per confinare l’uomo nell’orizzonte del finito.

3. L’antropologia di Rosmini secondo «Rosmini Studies»

Alla luce di quanto osservato nella premessa, si può rispondere 
alla domanda iniziale affermando che, nel suo primo decennio di 
vita, la rivista «Rosmini Studies» ha messo in risalto in diversi ar-
ticoli tanto il carattere unitario e complesso che contraddistingue 
l’antropologia del Roveretano quanto il debito teorico rosminiano 
nei confronti della speculazione dell’Aquinate. Su questo secondo 

2  C. Vigna, Sostanza e relazione. Indagini di struttura sull’umano che ci è 
comune, Orthotes, Napoli - Salerno 2016, vol. I, pp. 76-77.



Damiano Simoncelli28

aspetto si sofferma Mario Pangallo,3 il quale, seppur per sommi 
capi, offre una preziosa disamina sulle modalità della ripresa ro-
sminiana della psicologia aristotelico-tommasiana, guardando a 
un aspetto piuttosto complesso di quest’ultima, ovverosia al pro-
blema del rapporto fra l’immaterialità della forma sostanziale e 
la materialità della realtà corporea che da quella è informata.4 Il 
saggio di Carlo Brentari «Ristabilire la traviata ragione». Philip-
pe Pinel e la curabilità della follia nell’Antropologia in servizio 
della scienza morale di Antonio Rosmini5 delinea una prospettiva 
differente e complementare. Il terzo paragrafo riveste particolare 
interesse per il presente discorso, poiché consente di cogliere la 
piena “modernità” della speculazione rosminana: Rosmini, infatti, 
pur rifacendosi ad Aristotele e Tommaso nel trattare dell’uomo, 
declina tale eredità in una direzione segnata dall’attenzione – tutta 
moderna – al soggetto. Sempre in sede antropologico-filosofica, 
l’umano si mostra nel suo rapporto di continuità-differenza con 
gli altri animali e nella sua pluralità di potenze, le quali «non sono 
parti dell’anima ma, per così dire, differenziazioni interne di un’u-
nitaria struttura riavvertita; in ognuna di esse permane la dualità 
tra un polo che sente e un polo che è sentito – una dualità che però 
non rompe l’unità di base dell’anima stessa».6 Gli accenni forniti 
da Pangallo, ampliati da Brentari che li rilegge dando la dovuta 
enfasi alla ricezione rosminiana delle istanze della modernità fi-
losofica, trovano uno sviluppo ampio in un contributo di Martina 
Galvani, la quale ne L’anima e il sentimento di sé secondo Rosmi-

3  Cfr. M. Pangallo, Antonio Rosmini e i principi dell’arte medica, «Rosmini 
Studies», 4 (2017), pp. 201-215.

4  Cfr. ivi, pp. 209-213. La questione, in Tommaso è sollevata, ad es., in 
Summa contra gentiles, L. II, c. 55, in Opera Omnia Iussu Leonis XIII Edita, t. 
13, cura et studio fratrum praedicatorum, Typis Riccardi Garroni, Romae 1918, 
pp. 393-395.

5  Cfr. C. Brentari, «Ristabilire la traviata ragione». Philippe Pinel e la cu-
rabilità della follia nell’Antropologia in servizio della scienza morale di Anto-
nio Rosmini, «Rosmini Studies», 7 (2020), pp. 227-243.

6  Ivi, p. 234.



La complessità dell’umano 29

ni ed Edith Stein7 propone una avveduta e precisa analisi del tema 
del «sentimento di sé come corporeo-spirituale»8 partendo dalle 
riflessioni giovanili de La coscienza pura a quelle, mature, offerte 
nella Psicologia. La studiosa scrive che

L’anima viene definita da Rosmini, sulla scia di Tommaso, “il primo 
principio della vita”, in quanto conferisce al corpo un nuovo atto, chia-
mato da Rosmini “animazione”; ma non è l’atto di quel corpo, ovvero 
non è riducibile a forma corporea, in quanto presenta proprietà opposte 
a quelle materiali e dunque risulta da esso indipendente. La dimostra-
zione di questo tema classico, proprio della filosofia cristiana, viene 
tentata attraverso quelle nuove categorie concettuali, che abbiamo de-
scritto: soggettività e extra-soggettività.9

Infine, va notato che l’immagine unitario-complessa dell’essere 
umano non è riscattata da Rosmini soltanto nel confronto – per 
quanto prezioso e vitale – con altre posizioni antropologico-filoso-
fiche, bensì anche tramite l’attenzione ad altri saperi e alle loro più 
recenti scoperte. Gli articoli già citati di Carlo Brentari e di Mario 
Pangallo, unitamente a un contributo di Gian Luca Sanna10 concor-
rono a illustrare quanto appena indicato, ricostruendo il rapporto 
del Roveretano con le scienze mediche, biologiche e fisiologiche 
del suo tempo. Le implicazioni etico-terapeutiche che discendono 
dal modello antropologico rosminiano si rivelano particolarmente 
degne di nota: per Rosmini, ad esempio, «l’intervento terapeutico 
concentrato sull’‘eccitabilità’ di un singolo fenomeno extra-sogget-
tivo non può mai costituire l’esito di un processo medico costruito 
su scelte, prove e controprove, verifiche, che sia soprattutto attento 
“all’umanizzazione della medicina”, ossia al benessere dell’uomo 
inteso nella sua totalità e non solo per il suo corpo».11

7  Cfr. M. Galvani, L’anima e il sentimento di sé secondo Rosmini ed Edith 
Stein, «Rosmini Studies», 8 (2021), pp. 103-118.

8  Ivi, p. 103.
9  Ivi, p. 111.
10  Cfr. G.L. Sanna, Fisiopatologia ed etica terapeutica in Antonio Rosmini, 

«Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 217-228.
11  Ivi, p. 228.



Damiano Simoncelli30

4. L’antropologia unitaria di Rosmini dopo Rosmini: un per-
corso nel Novecento

È stato merito della rivista, in questi anni, l’aver promosso 
uno sguardo aperto e fecondo sul pensiero di Rosmini, e come 
tale capace di intercettare movenze teoriche affini nella riflessio-
ne successiva: lo testimonia l’ampia seria di articoli dedicata al 
confronto tra la filosofia del Roveretano e alcuni autori apparte-
nenti alla tradizione fenomenologica novecentesca. Ad esempio, 
Martina Galvani ed Angela Ales Bello hanno dedicato due loro 
saggi a Rosmini ed Edith Stein: la prima si è concentrata sul pro-
blema dell’individualità,12 mentre la seconda, ne L’intersoggetti-
vità in Husserl, Stein e Rosmini: comunità e società,13 ha messo a 
tema la questione dell’intersoggettività in un dialogo a più voci. 
La considerazione di altri autori ascrivibili alla corrente fenome-
nologica ha permesso, poi, di interrogarsi in merito alla persona 
e alla volontà, come mostrano gli articoli di Mario Vergani14 e di 
Paolo Bonafede.15

Di particolare importanza ai fini della rilettura qui proposta 
è il contributo di Cristian Vecchiet, Dimensioni dell’umano tra 
eccedenza ed eccentricità. Ipotesi di rilettura dell’antropologia 
di Antonio Rosmini in chiave scheleriana,16 in cui è proposta una 
lettura parallela dell’opera rosminiana Del divino nella natura 

12  Cfr. M. Galvani, Corpo e Spazio. L’individualità secondo Antonio Ro-
smini ed Edith Stein, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 293-306.

13  Cfr. A. Ales Bello, L’intersoggettività in Husserl, Stein e Rosmini: comu-
nità e società, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 251-264.

14  Cfr. M. Vergani, Persona e atteggiamento personalistico in Rosmini e 
Husserl. Fra Antropologia e Fenomenologia, «Rosmini Studies», 5 (2018), 
pp. 187-201.

15  Cfr. P. Bonafede, Della volontà in Antonio Rosmini e Paul Ricoeur. Ana-
logie, differenze e implicazioni pedagogiche, «Rosmini Studies», 5 (2018), 
pp. 277-294.

16  Cfr. C. Vecchiet, Dimensioni dell’umano tra eccedenza ed eccentricità. 
Ipotesi di rilettura dell’antropologia di Antonio Rosmini in chiave scheleriana, 
«Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 203-224.



La complessità dell’umano 31

con L’eterno nell’uomo di Max Scheler. In maniera molto con-
vincente, Vecchiet sostiene che «la fenomenologia dell’essenza 
dell’atto religioso di Scheler si traduce in realtà in una fenomeno-
logia dell’essenza dell’uomo» e, al contempo, che la prospettiva 
scheleriana «aiuta a comprendere che l’analisi storico-filosofica 
delineata da Rosmini nell’opera citata costituisce a sua volta una 
fenomenologia della religione, ovvero in ultima analisi un’an-
tropologia fenomenologica, una fenomenologia dell’essenza 
dell’uomo».17 A nostro giudizio, quest’ultimo articolo costituisce 
un tentativo ben riuscito di attualizzazione di Rosmini e dell’i-
stanza, centrale, di dare ragione di ciò che costituisce la natura 
umana come tale: l’apertura trascendentale all’essere o – in termi-
ni rosminiani – quel divino che coincide con l’essere ideale pre-
sente all’intelletto umano. A ritroso, la valorizzazione di quest’i-
stanza permette sia di intervenire a salvaguardia di quell’eredità 
antropologica tommasiana che, come si è visto, non è esente dal 
rischio di interpretazioni naturalistiche, sia quale ulteriore prova 
del fatto che il rapporto con l’infinito non riguarda soltanto l’in-
telletto, ma “lo stesso essere della persona”, tutta intera.

5. Antropologia e modernità: questioni aperte

In sintesi, uno dei possibili bilanci teorici in merito alle pub-
blicazioni di taglio antropologico e rosminiano offerte da «Ro-
smini Studies» nel passato decennio è che la rivista ha saputo 
rendere giustizia al punto di vista unitario-complesso che il Ro-
veretano ha elaborato a cavaliere fra modernità e contempora-
neità filosofica. Sembra che la valorizzazione di questo aspetto 
abbia mostrato i propri frutti, in quanto – come si è visto – ha 
consentito di aprirsi al confronto con le fonti tommasiane, con 
fonti extrafilosofiche a anche con alcuni momenti fondamentali 
della riflessione fenomenologica. Al netto di ciò, è quindi lecito 

17  Ivi, p. 204.



Damiano Simoncelli32

chiedersi se e in che modo questa strada interpretativa conservi 
ancora una propria vitalità. Si può rispondere affermativamente, 
osservando, ad esempio, che merita una approfondita indagine la 
natura della ripresa rosminiana della psicologia aristotelico-tom-
masiana, tenendo conto dell’apporto di Francisco Suárez: il suo 
De Anima è infatti più volte citato dal Roveretano allorché, nella 
Psicologia, si affronta la tematica della forma sostanziale. Inol-
tre, risulta di indubbio interesse continuare a considerare le fonti 
non filosofiche di Rosmini, per sempre meglio comprenderne l’o-
riginalità del pensiero e l’atteggiamento metodico, soprattutto in 
discipline quali l’antropologia e l’etica. 

Nondimeno, riflettere ulteriormente su Rosmini sostenitore 
di un’idea unitario-complessa dell’umano può iscriversi in un 
progetto più ampio sia ai fini di un’ermeneutica di sintesi della 
speculazione del Roveretano, sia ai fini di una lettura comples-
siva della categoria della modernità filosofica e dei tratti che le 
sono propri. Difatti, il ricupero di una prospettiva sull’umano di 
carattere unitario-complesso porta a collocare Rosmini nel filone 
di quella categoria di ‘modernità alternativa’ delineata da Pietro 
Prini18 e su cui più recentemente si concentra Alberto Peratoner:19 
è proprio infatti di questo filone alternativo della modernità20 il 
ricupero del plesso sintetico della costituzione antropologica di 
anima e corpo, diversamente dalle molte prospettive filosofiche 
che, pur nell’intento di sostenere una connessione fra ordine spi-
rituale e ordine corporeo, non riescono a offrire un’immagine 

18  Cfr. il contributo di A. Loffi, Il silenzio dell’idea. Pietro Prini lettore di 
Rosmini, «Rosmini Studies», 7 (2020), pp. 128-129.

19  Cfr. A. Peratoner, Per un’enciclopedia del vissuto personale umano tra 
ragione, sapienza e cultura, in I. Colagé (a cura di), Allargare gli orizzonti 
del pensiero. Scommettere sulla cultura tra specializzazione e interdisciplina-
rità, Orthotes, Napoli - Salerno 2020, p. 22; cfr. Id., L’ingegno bellissimo di 
quell’uomo. Il Pascal di Rosmini, «Rivista Rosminiana di Filosofia e Cultura», 
117 (2023), 4, pp. 19-34.

20  Da intendersi, si badi, come filone presente nella stessa modernità e non 
come categoria filosofica postuma, da far passare come antimodernità.



La complessità dell’umano 33

unitaria dell’essere umano. Anche per questa ragione la tematica 
antropologica in Rosmini, lungi dal confinare lo studioso in un 
campo ristretto, consente di allargare lo sguardo nell’Autore e 
oltre l’Autore stesso, facendo oggetto di ricerca filosofica le cate-
gorie storiografiche stesse: l’attività di questo primo decennio di 
«Rosmini Studies» dimostra che la rivista potrà essere all’altezza 
di questa sfida di pensiero.





Paolo Bonafede

«Riconosci l’essere qual è nel suo ordine».
Declinazioni della giustizia  

nel pensiero politico-economico

Abstract. By examining the research published in «Rosmini Studies» 
on political philosophy, economic thought, and their intersections, this 
note highlights the continuing relevance of Rosmini’s ideas in contem-
porary debates. Through a critical analysis, it synthesizes key findings 
and theoretical developments, while also reflecting on the practical im-
plications of Rosmini’s thought, with the aim of informing and inspir-
ing ongoing and future research in these interconnected fields.

1. Premessa

Per analizzare i significati assunti dalla riflessione politolo-
gica ed economica di Antonio Rosmini, senza poter ricostruire, 
per ovvie ragioni, il dibattito storiografico nella sua interezza, mi 
focalizzerò in questo contributo sulle pubblicazioni raccolte dal 
Centro Rosmini. Nel corso degli ultimi dieci anni, infatti, «Ro-
smini Studies» e il Centro di ricerca dell’ateneo trentino hanno 
costituito un fulcro di analisi e discussione critica, offrendo una 
molteplicità di contributi che spaziano nei campi della filosofia 
politica e degli studi economici. Questa produzione intellettuale, 
che interessa l’intera esistenza del Roveretano, ha non solo arric-
chito il dibattito accademico attorno alla figura e al pensiero di 
Antonio Rosmini, ma ha altresì stimolato una riflessione appro-



Paolo Bonafede36

fondita sull’applicabilità e sulla rilevanza delle sue idee nell’am-
bito delle scienze umane, in particolare in chiave storico-critica.

In questo contributo, mi propongo di ricostruire un fil rouge 
tra le analisi più significative pubblicate negli ultimi dieci anni. 
L’approccio utilizzato è quello tematico,1 quello a mio avviso più 
coerente con la necessità di coprire un ampio spettro di argomenti 
e fornire una panoramica il più possibile esaustiva dei contributi 
veicolati dalla rivista. Attraverso questa revisione credo emerga-
no le diverse traiettorie del pensiero rosminiano, sintomo di come 
questi studi abbiano arricchito la ricostruzione della riflessione 
del Roveretano su questioni connesse all’ambito della politica e 
dell’economia.

2. Economia

In primo luogo, uno dei progetti più importanti portati avanti 
dal Centro Studi e Ricerche ‘Antonio Rosmini’ dell’Università 
di Trento ha riguardato la riflessione economica di Rosmini.2 Il 
volume curato da Paolo Marangon e Francesco Ghia, dal titolo 
Rosmini e l’economia (2015), fa seguito alle ricerche di Salvatore 
Muscolino (Persona e mercato. I liberalismi di Rosmini e Hayek 

1  Eccezion fatta per le Lectio Magistralis, che soprattutto sul versante poli-
tico hanno interessato gli ultimi numeri della rivista.

2  Antonio Rosmini ha contribuito significativamente al dibattito economico 
della prima metà del XIX secolo, come evidenziato dagli Opuscoli filosofici 
(Milano, 1828), dove trovano spazio ricerche su statistica ed economia, analisi 
critiche nei confronti di Melchiorre Gioia e il saggio Sulla definizione di ric-
chezza. La stessa Filosofia della politica (1839, ried. 1855) include saggi come 
Sulla statistica e Sul comunismo e il socialismo, segno di un legame interdisci-
plinare che connette i due ambiti e legittima, di conseguenza, la trattazione co-
mune. I saggi economici, oltretutto, influenzeranno pensatori come Minghetti e 
Toniolo, nonché economisti dell’Ottocento come Morpurgo e Graziani. Come 
per buona parte della riflessione rosminiana, l’interesse per l’aspetto economi-
co di Rosmini è destinato a calare nel Novecento, eccezion fatta per le ricerche 
di Bulferetti e Piovani.



«Riconosci l’essere qual è nel suo ordine» 37

a confronto, 2010) e di Carlos Hoevel (The Economy of Reco-
gnition. Person, Market and Society in Antonio Rosmini, 2013) e 
rappresenta uno degli studi più rigorosi e attuali sul tema. Si tratta 
di una curatela che offre una dettagliata biografia dell’opera eco-
nomica di Antonio Rosmini, analizzata attraverso una prospettiva 
storica e formativa, e mettendola in dialogo sia con le teorie della 
scuola economica italiana di Gioia e Romagnosi, sia con quelle 
della tradizione anglosassone di Malthus e Smith. Oltre a ciò, 
diversi saggi esaminano l’intersezione dei temi economici con 
aspetti centrali del pensiero rosminiano, quali ontologia, libera 
concorrenza, utilità, nonché le riflessioni su lavoro, rapporto tra 
Chiesa e beni terreni, confrontandosi infine con le idee di Haller, 
Saint-Simon e Hayek.

La tematica economica è poi oggetto di ricerca in chiava com-
parativa a partire dai costrutti di giustizia sociale e dai rimandi 
alla tradizione dell’economia civile.

Nel suo contributo del 2018,3 Carlos Hoevel mette a confron-
to la teoria della giustizia di Amartya Sen e l’idea di giustizia 
sociale di Antonio Rosmini, evidenziando somiglianze notevoli 
nonostante l’assenza di una connessione diretta tra i due pensato-
ri. Entrambi condividono una visione che integra l’approccio li-
berale delle istituzioni con la promozione dello sviluppo umano, 
abbracciando criteri economici, sociali, politici, psicopedagogici 
e spirituali: Hoevel evidenzia quindi come la riflessione rosmi-
niana e la capability approach theory di Sen4 abbiano diversi ele-
menti in comune, a livello metodologico e di contenuti. In primo 

3  C. Hoevel, Amartya Sen’s Theory of Justice and the Idea of Social Justice 
in Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 297-314.

4  Il capability approach propone un cambio di paradigma nel concetto di 
benessere, spostando l’attenzione da utilità e reddito verso la realizzazione per-
sonale e intersoggettiva. Questo approccio ridefinisce il benessere in termini di 
well-being, ossia la capacità di sviluppare e realizzare le proprie potenzialità in 
ambiti vitali come salute, istruzione e longevità, in contesti adeguati. L’obiet-
tivo è garantire a ciascuno la massima libertà di esprimere le proprie capacità 
essenziali, rivoluzionando il sistema di welfare verso un focus sulle capacità 
individuali anziché sui beni materiali posseduti.



Paolo Bonafede38

luogo, la ragione è per entrambi criterio di analisi per i problemi 
sociali e per la promozione di un’idea di giustizia sociale, con-
trapponendosi agli approcci emotivi o pragmatici prevalenti nel 
dibattito pubblico. Rosmini e Sen criticano le teorie trascenden-
tali della giustizia, che si focalizzano esclusivamente su istituzio-
ni formalmente giuste, e sostengono invece un’idea di giustizia 
sociale che include la scoperta sperimentale e sempre locale di 
disposizioni sociali giuste. 

Sen e Rosmini promuovono quindi un approccio che non 
identifica la giustizia sociale con una specifica architettura isti-
tuzionale, ma come una base di principi su cui costruire in ma-
niera progressiva e specifica rispetto ai contesti una società più 
equa. Un altro aspetto chiave del loro pensiero è il legame tra 
economia e sviluppo umano, con Sen che estende la teoria per-
sonalista delle capacità di Rosmini, promuovendo un’economia 
focalizzata sulle persone e sulle loro capacità. Difatti uno dei 
contributi più originali di Rosmini al trattamento moderno del 
problema dell’ingiustizia sociale è stato quello di vederlo come 
un problema di capacità, non solo di mancanza di beni, al pari 
di Sen. Entrambi sottolineano l’importanza di combattere l’igno-
ranza e la necessità di educare, promuovere e ampliare le capacità 
individuali. Quindi la questione economica si connette all’educa-
zione, motivo per il quale l’ignoranza viene indicata come radi-
ce dell’ingiustizia distributiva, in quanto lascia i diritti indifesi e 
apre la via all’oppressione da parte dei più istruiti e potenti.

Paolo Santori con il suo contributo del 20205 getta una nuova 
luce sulle riflessioni economiche di Rosmini esplorando il suo 
rapporto con l’economista napoletano Genovesi. Nonostante 
un’interpretazione inizialmente distorta a causa dell’influenza di 
Gioia e Romagnosi, Santori osserva come Rosmini e Genovesi 
condividano una visione simile dell’economia come parte inte-

5  P. Santori, “Un più segreto legame che non si creda”. Genovesi come 
fonte delle riflessioni economiche rosminiane, «Rosmini Studies», 8 (2021), 
pp. 77-87.



«Riconosci l’essere qual è nel suo ordine» 39

grante della società civile, basata sulla reciprocità e sul mutuo 
vantaggio, piuttosto che sull’avidità. Questa rilettura non solo 
colma un divario storico, ma apre anche nuove strade per la ri-
cerca, sottolineando come la tradizione dell’economia civile e la 
riflessione rosminiana propongano una interpretazione peninsu-
lare del mercato come luogo di cooperazione per il bene comune.

Ralph Lüfter, invece, approfondisce nel saggio del 20226 la 
connessione tra scienza morale ed economica secondo Rosmini, 
una coesistenza che oggi sembra perduta. Lüfter evidenzia come, 
per Rosmini, separare eccessivamente queste discipline porti a 
una visione riduttiva dell’economia, disconnessa dalla sua ori-
gine morale e dalla realtà. Attraverso l’idea dell’essere, Rosmini 
propone un modello economico che riconosce e integra la dimen-
sione morale, ristabilendo così un legame essenziale con la realtà. 
Questi contributi non solo arricchiscono la comprensione delle 
teorie rosminiane ma invitano a riflessioni più ampie sul ruolo 
dell’economia nella società, in rapporto all’etica e all’ontologia.

3. Politica

Nei volumi di «Rosmini Studies», si esplorano diverse prospet-
tive politiche attraverso contributi che analizzano il pensiero del 
Roveretano da quadri interpretativi differenti. Degni di menzione 
sono senza dubbio il contributo di Alberto Lo Presti,7 che con-
fronta il neoguelfismo di Giordani con la prospettiva rosminiana; 
quello di Vereno Brugiatelli8 che si sofferma sul concetto di digni-
tà umana per discutere del progetto sociale di Rosmini; il saggio di 

6  R. Lüfter, The loss of reality. Towards economics as a moral science, 
«Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 143-153.

7  A. Lo Presti, Two Forms of Neo-Guelphism in Comparison. Rosmini and 
Giordani, «Rosmini Studies», 6 (2019), pp. 151-160.

8  V. Brugiatelli, Society and the Recognition of Human Dignity for Antonio 
Rosmini, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 55-64.



Paolo Bonafede40

Lucia Bissoli,9 che ricostruisce il rapporto tra il concetto di giusti-
zia e quello di diritti umani nella riflessione del Roveretano; non 
da ultimo, il testo di Markus Krienke10 sulla libera circolazione 
delle persone nel pensiero del fondatore dell’Istituto della Carità.

Questi studi si inseriscono in un contesto più ampio di rifles-
sione politica, evidenziato dalle Lectio Magistralis tenutesi in 
occasione dei Rosmini Days, la rassegna di terza missione che il 
Centro Rosmini organizza in Trentino, nel comune di Rovereto, 
in concomitanza con l’anniversario della nascita del pensatore. Le 
lectio del triennio 2019-2021 si sono concentrate in particolare sul 
rapporto tra politica, cultura e storia nella filosofia in Rosmini e 
nel contesto del primo Ottocento.

Christiane Liermann11 indaga l’idea di progresso nel pensiero 
di Rosmini, evidenziando come la storia e la cultura influenzino 
l’universo politico. L’interesse di Rosmini per la storia si fonda 
sulla curiosità per il legame tra cultura e politica, e sulla sensibilità 
per la pluralità delle civiltà. Questo approccio storico-culturale è 
cruciale per la sua teoria politica, che considera la costituzione in-
tellettuale e morale di un popolo come fattore determinante delle 
sue vicissitudini storiche e politiche. Rosmini vede una duplice 
interdipendenza tra le condizioni esteriori, strutturali e istituzio-
nali di una comunità e le qualità morali e intellettuali collettive, 
nonché tra queste e le vicende storiche.

L’analisi sociologica della storia culturale diventa quindi fon-
damentale per comprendere come le società perseguono la felicità 
e regolano tale ricerca tramite ordinamenti e istituzioni. Rosmini 
sposta l’attenzione dalla normativa di un ordine collettivo alla di-

9  L. Bissoli, Antonio Rosmini on the Question of Justice and Human Rights, 
«Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 91-103; Ead., Justicia para ciudadanos y 
extranjeros, «Rosmini Studies», 10 (2023) pp. 53-64.

10  M. Krienke, Il diritto di circolazione delle persone da Kant a Rosmini. 
Le trasformazioni dello jus hospitalitatis verso lo Stato di diritto, «Rosmini 
Studies», 10 (2023) pp. 39-52.

11  C. Liermann, Rosmini’s Idea of Progress. Reflections with a Glance to-
wards Contemporary Europe, «Rosmini Studies», 7 (2020), pp. 57-71.



«Riconosci l’essere qual è nel suo ordine» 41

mostrazione storico-sociologica, mostrando come la volontà collet-
tiva e l’orientamento verso il bene comune siano variabili e plurali, 
ma non casuali. Attraverso un esame storico-sociologico, deduce 
un modello di evoluzione storica in quattro fasi, utilizzando i fini 
sociali come chiave ermeneutica per analizzare la stabilità politica. 
Secondo Rosmini, la Provvidenza divina opera attraverso le condi-
zioni geopolitiche e i fattori sociologici e culturali; in questo modo 
si crea una correlazione tra l’interesse storico e la Teodicea. Que-
sto approccio offre una comprensione unificante delle dinamiche 
sociali e politiche, sottolineando l’importanza di una visione che 
integra aspetti morali, intellettuali e storici nel pensiero politico. 

Il taglio dell’indagine di Letterio Mauro12 è invece di natura 
storica: il suo intervento presenta una ricostruzione della Missione 
romana di Rosmini tra il 1848 e il 1849, basato sul Commentario 
critico edito da Luciano Malusa e Stefania Zanardi nel 2020, de-
scrivendo il periodo in cui Rosmini fu inviato a Roma dal governo 
piemontese e contemporaneamente candidato alla dignità cardi-
nalizia. La sua partecipazione attiva a Roma, ben oltre l’impegno 
e la fama precedentemente raggiunta con i suoi scritti, lo pose al 
centro dell’attenzione come figura chiave del riformismo cristia-
no, attirando l’apprezzamento iniziale di Pio IX e l’opposizione 
della curia più conservatrice. Questa tensione evidenziò il tentati-
vo di Rosmini di colmare il divario tra la Chiesa e la prospettiva 
costituzionale, un progetto che incontrò l’ostacolo dell’Indice e 
che vide un fallimento significativo, che segnerà i rapporti poli-
tici per tutta la seconda metà del diciannovesimo secolo. La sua 
immediata accettazione della condanna non fece che aggravare la 
situazione, dando inizio a una campagna diffamatoria che portò 
alla cosiddetta terza fase della questione rosminiana, conclusasi 
con il decreto Dimittantur del 1854.13

12  L. Mauro, Quando un filosofo si dà alla politica: Rosmini nel biennio 
1848-1849, «Rosmini Studies», 8 (2021), pp. 55-68.

13  L’immediata accettazione da parte di Antonio Rosmini della condanna 
delle Cinque Piaghe aggravò la situazione della sua missione a Roma, come 



Paolo Bonafede42

La lezione di Michele Nicoletti14 su Rosmini evidenzia una 
critica all’utilitarismo come fondamento della società, avverten-
do che un principio basato sull’utile può tradursi in danni, dato 
che l’utile è illimitato. Rosmini propone di sostituire l’utilità con 
la giustizia come criterio principale, posizionando così la giusti-
zia al centro della vita sociale, politica e intellettuale. Secondo 
Rosmini, la giustizia, intesa come ordine corretto delle cose, è un 
sentimento innato, dono della Provvidenza, che può essere rico-
nosciuto sia in sua assenza, provocando ribellione, sia nella sua 
presenza, portando piacere e armonia interiore.

Questo riconoscimento si articola in un movimento di adesio-
ne alla verità che ha sia una dimensione oggettiva, legata al dove-
re, sia una soggettiva, legata al desiderio di unione con la realtà. 
Il diritto, quindi, si posiziona tra morale ed eudemonologia, con 
la persona come fulcro di questo equilibrio. Nicoletti identifica 
diverse caratteristiche della persona: l’attività, l’intelligenza, il 
fine, la forza, l’aspirazione alla felicità, la liceità dell’azione e 
la relazionalità. La persona viene vista come un soggetto attivo, 

confermano proprio le ricerche storiche sul contesto storico-politico del biennio 
1848-49. La disponibilità immediata di Rosmini a sottomettersi alla condanna 
non rappresentò infatti un atto chiarificatore, ma alimentò invece il clima già 
ostile all’interno della Curia Romana, confermando indirettamente i sospetti 
sulla natura ‘sovversiva’ delle sue proposte riformistiche. Cfr. L. Mauro, Quan-
do un filosofo si dà alla politica, pp. 65-67. Questa situazione fu ulteriormente 
aggravata dalle contraddizioni interne della politica pontificia di Pio IX, che 
alternò aperture costituzionali a bruschi ripiegamenti conservatori, contribuen-
do a isolare Rosmini e a renderne vani gli sforzi diplomatici. Cfr. P. Marangon, 
Rosmini e la Curia romana negli anni 1848-49: orientamenti ecclesiologici e 
scelte politiche, in L. Malusa (a cura di), Antonio Rosmini e la Congregazione 
dell’Indice. Il decreto del 30 maggio 1849, la sua genesi ed i suoi echi, Edizio-
ni Rosminiane Sodalitas, Stresa 1999, pp. 143-184. La conseguenza immediata 
fu un deciso indebolimento della sua credibilità politica presso le autorità ro-
mane, già scosse da accuse sulla presunta eterodossia delle sue dottrine. Cfr. 
M.F. Mellano, Lo scontro Rosmini-Antonelli nel ’48-’49, secondo il memoria-
le del filosofo e alla luce della realtà storica, Edizioni Rosminiane Sodalitas, 
Stresa 1987, pp. 21-22.

14  M. Nicoletti, Rosmini, la persona e i diritti, «Rosmini Studies», 9 (2022), 
pp. 55-67.



«Riconosci l’essere qual è nel suo ordine» 43

dotato di volontà e desiderio, indipendentemente dalle capacità 
razionali. La sua sovranità risiede nel non essere sottomessa ad 
alcun potere esterno, perseguendo un destino illimitato. La forza 
personale è l’energia per unirsi all’oggetto riconosciuto come 
vero e giusto, implicando anche la capacità di imporre il rispetto 
dei propri diritti, se necessario, con la coazione. L’aspirazione alla 
felicità è vista come realizzazione personale attraverso l’unione 
con un bene che corrisponde alla natura del soggetto, escludendo 
qualsiasi diritto a beni estranei o arbitrari alla propria essenza. La 
liceità dell’azione sottolinea che solo le azioni moralmente lecite 
possono essere considerate diritti propri. Infine, la relazionalità 
sottolinea che il diritto presuppone un’interazione libera e consa-
pevole tra persone inserite in una comunità di dialogo.

4. Conclusione

La cifra distintiva che connota tanto la riflessione politica 
quanto quella economica nel pensiero rosminiano risiede nell’a-
dozione della persona come nucleo valoriale fondamentale, non 
solo dal punto di vista etico, ma anche come unità di misura im-
prescindibile delle dinamiche sociali. Tale prospettiva, intrinse-
camente legata al riconoscimento dell’ordine divino, si manifesta 
nella costante ricerca di un equilibrio che rispetti le leggi naturali 
e che, allo stesso tempo, promuova la dignità umana. Nell’ottica 
presentata dal pensatore di Rovereto, l’armonia tra gli ambiti po-
litico ed economico emerge dalla capacità di discernere e rispet-
tare questo ordine, intravedendo nella giustizia sociale non solo 
un ideale ma una concreta espressione del rispetto per i diritti 
umani. In tal senso, la teoresi di Rosmini si offre come un fonda-
mentale punto di riferimento per chi, oggi, ambisca a una società 
equa, nella quale la dignità della persona e il suo benessere siano 
al centro di ogni azione politica ed economica, come testimoni di 
una visione profondamente umanistica e trascendente.





Valentina Parpinelli

Il rapporto tra estetico, pratico e poetico  
in Antonio Rosmini

Abstract. This article aims to highlight the systematic significance of 
the aesthetic in Rosmini’s thought, understood as a category capable 
of articulating the essential nexus between theology and philosophy. 
The realism of the aesthetic is embodied in the poetic, which, by in-
tegrating the ethical-practical dimension, expresses that singular act 
capable of determining the event of truth – whose ultimate evidence 
is Christology. Through an aesthetic approach, it becomes possible to 
outline an ontology of the concrete universal.

1. Premessa

I contributi sull’estetica rosminiana consentono una ricogni-
zione approfondita di uno degli aspetti fondamentali – sebbene 
trascurati – del pensiero di Antonio Rosmini, come scriveva Pier 
Paolo Ottonello trent’anni fa.1 Da allora numerosi articoli si sono 
interessati a questo tema e sono state pubblicate due monografie 
con un approccio sistematico.2 «Rosmini Studies», con il suo pro-

1  Cfr. P.P. Ottonello, Introduzione, in A. Rosmini, Sull’idillio e la nuova 
letteratura italiana, Guerini e Associati, Milano 1994, p. 9.

2  In seguito alla monografia di F. De Faveri, Essere e Bellezza. Il pensiero 
estetico di Rosmini nel contesto europeo, Morcelliana, Brescia 1993, sono state 
pubblicate i seguenti volumi: A. Annese, Il pensiero estetico di Rosmini. Pro-



Valentina Parpinelli46

getto editoriale, ha contribuito a far luce anche su questo ambito 
del pensiero rosminiano.

L’avvio di questa ricerca è rappresentato dalla riedizione nel 
2017, con un’introduzione di Guido Ghia, dell’articolo di Gio-
vanni Moretto Antonio Rosmini vero poeta della filosofia, appar-
so sulla rivista Jesus nel 1995. Moretto, come evidenzia Ghia, 
pone al centro della riflessione «l’incostruttività» del pensiero 
rosminiano, la sua distanza rispetto alle grandi «sintesi olistiche 
della metafisica, sia di stampo tomista, sia di stampo idealisti-
co».3 L’inattualità del suo pensiero, citando la celebre espressio-
ne di Capograssi, e conseguentemente la sua mancata influenza 
nel panorama culturale italiano, non sono da ricercare né nella 
condanna delle quaranta proposizioni né, tantomeno, nella fede 
cattolica di Rosmini; la ragione di questa ‘differenza’ si rinvie-
ne nello spirito di «disinteressata contemplazione del reale»4 che 
anima gli scritti del Roveretano, e che paradossalmente lo rese 
comprensibile prima ad artisti e poeti – pensiamo a Manzoni, 
Tommaseo, Fogazzaro e Rebora – che ai filosofi: «Non solo non 
si entra nella verità se non attraverso la carità, ma […] la verità 
dimora nel dominio del poetico».5 Scrive Moretto:

Non è infatti la Carità ad abilitare lo stesso pensiero filosofico alle più 
alte figure della poeticità, per le quali esso è in grado di scorgere – come 
insegna il Nuovo Saggio rosminiano – la presenza di una luce divina (la 
luce dell’idea dell’Essere) nel fondo dell’essere di ogni uomo, anche di 
quello sul cui volto meno, o per nulla «sembra» brillare una tale luce? 
La Carità, infatti, insegna al pensiero le vie della cognizione poetica del 
dolore e del male presenti nel mondo.6

spettive teologiche a confronto, Aracne, Roma 2014; F. Bergonzoni, L’artista 
dell’essere. Arte e Bellezza nel pensiero di Antonio Rosmini, Orthotes, Napoli 
- Salerno 2020.

3  G. Ghia, Introduzione, in G. Moretto, Antonio Rosmini, vero poeta della 
filosofia, «Rosmini Studies», 4 (2017), p. 391.

4  Ibidem.
5  Ivi, p. 392.
6  G. Moretto, Antonio Rosmini, vero poeta della filosofia, p. 395.



Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini 47

La teoria della percezione in Rosmini mostra la valenza si-
stematica dell’estetico, cioè il suo carattere di medio, di nesso, 
la sua capacità di tematizzare un’antropologia non presupposta a 
monte della sua effettiva attuazione e una teologia non separante, 
come andavano a delinearsi nel pensiero moderno.7 Modernità 
che, da una parte, in campo filosofico, rivendicava una ragione 
assoluta ed autonoma, e dall’altra, in campo teologico, il tentati-
vo di una giustificazione razionale della fede di tipo preambolare 
e possibilista, il cui contenuto era attingibile propriamente solo 
tramite un salto esistenziale.8

La valenza sistematica dell’estetico risiede in Rosmini nella 
sua correlatività, nel suo carattere di medio, di terzietà. Il nesso 
estetico non è un nesso in ipotesi neutrale di una verità dei due 
poli: verità e senso, realtà e percezione, ma anche uomo e Dio, 
compresi separatamente e a monte della loro effettiva relazione. 
Rosmini sottrae l’estetica sia ad una visione ornamentale o deco-
rativa che la riduce ad una filosofia delle ‘belle arti’, espressiva di 
un contenuto veritativo ultimamente ineffabile, come accade nel 
romanticismo, sia ad una sovradeterminazione della stessa che 
si avrà nella post-modernità, dove l’esperienza estetica risulta di 
fatto sostitutiva dell’evidenza della verità.

Il carattere di medio dell’estetico consiste nel «riferimento all’ 
insuperabilità dell’atto, ossia come capace di significare la qua-
lità teologale della coscienza, per la quale la trascendenza è e si 
manifesta come tale poiché capace di mediarsi nell’atto dell’uo-
mo».9 L’estetico mostra il carattere di evento della verità, pro-
prio perché implica l’atto dell’uomo che l’evento stesso nella sua 
manifestatività istituisce come suo compimento. Atto che rimane 
indeducibile ma che si può attingere solo come anticipazione.

7  Cfr. G. Trabucco, La salvezza in uno sguardo. Riflessioni tra estetica, 
teologia e spiritualità, Aracne editrice, Ariccia (RM) 2020, pp. 9-79.

8  Cfr. G. Trabucco, L’evento della fede. Materiali per un approccio fonda-
mentale alla teologia, edizioni Messaggero, Padova 2018, pp. 21-26.

9  Ivi, p. 5.



Valentina Parpinelli48

La medietà dell’estetico emerge nella correlazione che Rosmi-
ni pone tra Callologia ed Estetica così come viene delineata al n. 
210 del Sistema Filosofico. Entrambe queste discipline apparten-
gono alla Deontologia generale, cioè a quella parte della Deonto-
logia che si occupa «della perfezione degli enti in generale»,10 e 
se la Callologia si occupa del «bello in universale»,11 l’Estetica si 
occupa del «bello nel sensibile».12 La questione estetica ha così in 
Rosmini un profondo radicamento ontologico, non gnoseologico, 
come accade invece nell’estetica kantiana per la quale il punto di 
partenza della conoscenza è l’analisi delle facoltà umane e il cui 
esito resta ultimamente avvolto nell’indeterminazione.13 Il punto 
di partenza rosminiano è la presenzialità dell’essere, la sua inizia-
lità e automanifestatività, originario rapporto e circolazione delle 
forme dell’essere, da lui chiamata circuminsessione.14 Essere ini-
ziale che testimonia il finito come relazione ad una precedenza 
generativa, appartenenza del Verbo nel suo essere l’eterno gene-
rato. L’analisi dunque delle facoltà umane deve essere condotta 
alla luce dell’essere, in modo critico, altrimenti essa stessa e lo 
stesso rapportarsi di soggetto e oggetto rischia di cadere nello 
gnoseologismo, in uno studio estrinseco e astratto rispetto alla 
loro effettiva relazione.15

10  A. Rosmini, Introduzione alla filosofia, Città Nuova Editrice, Roma 
1979, n. 190, p. 287.

11  Ivi, n. 210, p. 291.
12  Ibidem.
13  Cfr. F. Bergonzoni, L’artista dell’essere: arte e bellezza in Antonio Rosmi-

ni, «Rosmini Studies», 8 (2021), p. 75.
14  Cfr. P. Pagani, L’essere iniziale nella filosofia di Rosmini, «Divus Thomas», 

123 (2020), 2, pp. 45-47.
15  Cfr. ivi, pp. 47: «Potremmo dire, in breve, che si tratta di far precedere 

la considerazione dell’essere iniziale a quella di ogni più specifico contenuto. 
Infatti, l’inizialità è propriamente l’automanifestatività dell’essere, che pre-
cede di diritto ogni altra evidenza: ivi compresa quella dell’“io sono” e di ciò 
di cui l’“io sono” è capace. Evidenze, queste ultime – l’esistenza del soggetto 
finito e della sua capacità conoscitiva –, che non possono venir presupposte, 
ma piuttosto devono essere criticamente introdotte alla luce dell’essere. Non 



Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini 49

L’estetico non riguarda dunque solo il patetico/affettivo o il 
manifestativo/fenomenologico, ma la loro sintesi, cioè l’atto, 
che rimane indeducibile perché non è una mera associazione di 
due poli pensati a monte del loro relazionarsi, ma è esso stesso 
a produrla, e così ne forma l’accesso realistico. Questa sintesi è 
il poetico. Il poetico per Rosmini è un «atto perfettivo»,16 cioè 
«produttivo del senso che lo costituisce».17 Il poetico è capace 
di restituire le caratteristiche della coazione di Dio e dell’uomo, 
unità che riceve perché capace di determinarla.

L’estetico dunque nel suo significare la qualità teologale della 
coscienza e la sua implicazione nell’evento della verità, richiede 
una integrazione etico/pratica, cioè il riferimento all’atto.

Rosmini trova la radicalità dell’estetico e dell’etico perché le 
trova a procedere da una unità più originaria che le precede e le 
fonda entrambe: il poetico stesso, realismo dell’estetico. Il poe-
tico dunque pone il tema di quale atto umano abbia le caratteri-
stiche per essere davvero tale, cioè implicato nell’evento della 
verità. E questo atto è propriamente il cristologico.

solo, ma la considerazione dell’inizialità dell’essere deve precedere anche 
quella dell’essere nella sua forma specificamente ideale. L’inizialità è auto-
manifestatività, in cui l’essere è sia manifestato che manifestante, cioè sia 
reale che ideale, indistintamente. Dunque, quella ideale è solo una delle for-
me secondo cui l’essere iniziale è analizzabile. In sintesi, si tratta di essere 
consapevoli del debito di una introduzione critica di soggetto e oggetto, che 
preceda lo studio – altrimenti ingenuo – del loro rapportarsi. La corrispon-
dente inconsapevolezza viene detta normalmente ‘gnoseologismo’. Espresso 
in termini rosminiani, lo gnoseologismo sarebbe, anzitutto, l’atteggiamento 
di colui che pone il tema della relazione tra le forme dell’essere in modo 
astratto e quindi estrinseco, vale a dire al di fuori della loro originaria cir-
colazione (Rosmini dice ‘circuminsessione’) nell’essere iniziale; e si vede 
costretto a cercare un accordo tra essere ideale ed essere reale, dopo averli 
intesi come originariamente estranei tra loro. Ma, dovendo poi cercare tale 
accordo nei dinamismi dell’io, e cioè altrove che nella sua sede originaria, 
costui finisce per non poterlo più trovare, se non grazie a qualche tipo di 
opzione volontaristica».

16  G. Trabucco, La salvezza in uno sguardo, p. 69.
17  Ibidem.



Valentina Parpinelli50

L’estetico dunque, a livello sistematico, è capace di configu-
rare una teologia non separata dalla effettività, dalla storicità, 
ma pone la questione della singolarità, la cui evidenza ultima è 
la cristologia. Ultima in questo caso non significa che il cristo-
logico sia immediatamente l’antropologico, ma che il cristolo-
gico ha bisogno dell’antropologico per attestare la sua unicità.

L’estetico ha così la capacità di tematizzare la questio-
ne dell’universale concreto, di istanziare una ontologia della 
singolarità:18 «L’unico – l’unum – va conosciuto – in quanto 
verum – e va voluto – in quanto bonum –, ma ciò è possibile in 
quanto esso va ed esige di essere determinato: a questo ricon-
duce la tematica specifica del bello – del pulchrum –, conside-
rato nella sua dimensione ‘pulchrifica’, cui corrisponde l’espe-
rienza estetica».19

«La carità del pensiero diventa così la vera chiave erme-
neutica atta a comprendere l’intero pensiero rosminiano, la 
sua riflessione sul male ontologico, ovvero la capacità, […] 
di trasfigurare, con la forza poetica e poietica dell’agape, la 

18  Cfr.: «È chiaro che proprio qui va ricercata la soluzione del problema 
degli universali nel senso teologico. Si è detto sopra che la vita di Cristo rap-
presenta il ‘mondo delle idee’ della storia del mondo. Egli è idea non astratta, 
ma concreta, personale e storica, universale concretum et personale. Egli per-
ciò non è, nemmeno per un istante, un universale ante rem, se per res deve 
intendersi la sua propria storicità e temporalità. Egli è l’universale in re, il ‘so-
pra-tempo’ nel tempo, il valore universale nel dato istantaneo, la necessarietà 
calata nella fatticità; solo che nei trentatrè anni l’accento è posto sulla res, nei 
quaranta giorni invece sull’universale. E solo perché è l’universale in re Egli 
diventa, in rapporto al tempo della promessa, una specie di universale post 
rem, e in rapporto al tempo della Chiesa, un universale ante rem; ma ambedue 
queste specificazioni non possono disgiungersi dall’universale in re implicito 
nell’avvenuta incarnazione. Il che comporta un’abstractio, la quale non è altro 
che l’azione dello Spirito Santo menzionata al principio del capitolo; essa si 
compie però (per poter essere la verità: I Io. 2, 21) soltanto in una continua 
conversio ad phantasma, in una conversione, cioè, verso la realtà sensibile del 
Vangelo». H.U. von Balthasar, Teologia della storia. Abbozzo, Morcelliana, 
Brescia 1969, p. 69.

19  G. Trabucco, La salvezza in uno sguardo, p. 37.



Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini 51

stessa realtà».20 La poesia è capace di cogliere e di esprimere 
«la verità etico-soterica intravista dentro lo stesso destino di 
sofferenza».21

2. L’itinerario artistico-estetico rosminiano

Le fonti che contribuiscono alla elaborazione dell’estetica 
rosminiana sono approfondite in diversi contributi.

Rizzioli, attraverso l’analisi del Diario dei Viaggi, autenti-
co «resoconto trentennale compendiabile in una sorta di Grand 
Tour»22 italiano, tratteggia con attenzione l’itinerario esteti-
co-artistico rosminiano, grazie ad un notevole apparato critico: 
emerge un profilo di un Rosmini vero conoscitore d’arte, capace 
di accostarsi anche alla pittura a lui contemporanea. Un retro-
terra che gli permetterà di divenire lui stesso committente di 
opere d’arte per l’Istituto della Carità.

Nel gusto classico, privilegiato da Rosmini, l’arte si eviden-
zia quale imitazione della natura, non in un senso banale, ripro-
duttivo, ma autenticamente ricreativo: l’opera d’arte è capace 
di cogliere la verità del reale e di farne una mediazione per l’in-
contro con il divino.23

Il classicismo figurativo di Rosmini e l’incontro con l’opera 
winckelmaniana, Storia dell’arte nell’antichità, di cui realizza 
un compendio già in età giovanile, contribuiscono all’elabora-
zione dell’esemplarismo artistico che emerge in opere mature, 
come l’Antropologia Soprannaturale o la Teosofia.

20  G. Ghia, Introduzione, in G. Moretto, Antonio Rosmini, vero poeta della 
filosofia, pp. 391-392.

21  Ibidem.
22  E. Rizzioli, Il racconto di un Grand Tour Morcelé. Suggestioni dal Dia-

rio dei Viaggi di Antonio Rosmini conoscitore d’arte, «Rosmini Studies», 4 
(2017), p. 106.

23  Ivi, p. 116, nota 32.



Valentina Parpinelli52

In ogni caso, Rosmini utilizza nelle sue opere l’apparato te-
oretico di Winckelmann «senza tuttavia mai applicarlo in modo 
acritico, ma adattandolo alle proprie concezioni estetologiche e 
filosofiche».24 In particolare, Rosmini si sofferma sulla distin-
zione tra grazia sublime e grazia attraente, già concepita dal 
Winckelmann, che configura una diversa percezione della bel-
lezza di cui si fanno mediazione le opere d’arte, l’una coin-
volgente l’uomo nella sua globalità spirituale, l’altra puramente 
sensibile.

I tasselli principali nell’elaborazione dell’estetica rosminia-
na sono determinati da alcune opere edite grazie a Paolo Perez, 
sacerdote rosminiano e critico letterario, il quale pubblica due 
antologie di scritti rosminiani relativi all’estetica. La prima 
raccolta, del 1870, comprende il Saggio sull’Idillio e la nuova 
letteratura italiana e il Galateo de’ Letterati; la seconda, del 
1873, raccoglie gli scritti rosminiani sulla Divina Commedia. 
Lucia Rodler evidenzia come nel suo commento Perez istituisca 
una reciprocità virtuale tra Rosmini e Dante che gli permette 
di raccontare «la filosofia grazie alla letteratura»25 realizzando 
una «lettura enattiva (dal verbo latino enasci), cioè creativa e 
operativa, che interessa oggi la narratologia».26 Perez sottoli-
nea la presenza nella Commedia di una terminologia espressiva 
che influenza il vocabolario rosminiano: per esempio, l’utiliz-
zo dantesco del verbo ‘inverarsi’, cioè farsi partecipe del vero 
accostandosi a Dio che è la prima verità, risuona nell’afferma-
zione rosminiana nel Nuovo saggio: «la verità è l’esemplare, 
le cose in quanto sono conformi al loro esemplare sono vere, 
partecipano della verità».27

24  S. Ferrari, Antonio Rosmini lettore e interprete dell’opera di Winckel-
mann, «Rosmini Studies», 7 (2020), p. 110.

25  L. Rodler, Paolo Perez e una lettura rosminiana della Commedia Dante-
sca, «Rosmini Studies», 8 (2021), p. 338.

26  Ibidem.
27  A. Rosmini, Nuovo Saggio sull’origine delle idee, Città Nuova Editrice, 

Roma 2005, n. 1114, p. 72.



Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini 53

3. Una Callologia cristocentrica

Un approfondimento sistematico dell’estetica rosminiana 
emerge nell’articolo di Filippo Bergonzoni del 2021, L’artista 
dell’Essere: arte e bellezza in Rosmini, che ricapitola i risultati di 
una lunga ricerca presentata nella monografia omonima. L’autore 
traccia il percorso teoretico che ha condotto Rosmini alla tratta-
zione di tematiche concernenti l’estetica: dal saggio sull’Idillio 
e la Nuova Letteratura italiana del 1826 fino al capitolo X del 
terzo libro della Teosofia, il trattato Della Bellezza.

Se l’intuizione giovanile sulla «verosimiglianza»28 come con-
cetto chiave dell’estetica quale capacità di «sfiorare dalle cose la 
verità»,29 ossia di «cogliere nelle cose stesse il maggior grado pos-
sibile di partecipazione che esse hanno con il vero esemplare»,30 
presenta una certa irrisolta tensione tra il piano ideale e quello 
reale, lo sviluppo decisivo si ha nel trattato Della Bellezza. Il rove-
retano definisce la bellezza come «relazione di qualcosa di ogget-
tivo con la mente»,31 «una proprietà dell’obietto relativa al subiet-
to reale intelligente».32 La bellezza nella sua oggettività implica 
la partecipazione soggettiva nella lode riconoscente, definita dal 
Nostro plauso mentale. La bellezza è una relazione di presenzia-
lità: proprietà dell’oggetto presente alla mente, ne è lo splendore 
della perfezione, la sua capacità di attirare a sé il soggetto.

Dunque, sottolinea Bergonzoni, diversamente a quanto ac-
cade nell’estetica kantiana, in cui la bellezza è indeterminata, 
indefinibile e rinvia ad un gioco libero delle facoltà, un «limbo 
conoscitivo in cui si annida il sentimento di piacere»33 che ri-

28  Cfr. A. Rosmini, Sull’Idillio e la nuova letteratura italiana, pp. 38-67.
29  Ivi, p. 36.
30  F. Bergonzoni, L’artista dell’essere: arte e bellezza in Antonio Rosmini, 

«Rosmini Studies», 8 (2021), p. 73.
31  A. Rosmini, Teosofia, Bompiani, Milano 2011, n. 1063, p. 1119.
32  Ivi, n. 1079, p. 1134.
33  F. Bergonzoni, L’artista dell’essere: arte e bellezza in Antonio Rosmini, 

p. 75.



Valentina Parpinelli54

schia di risolversi in un circolo vizioso, per Rosmini il giudizio 
di gusto ha una valenza conoscitiva. Esso implica un ente deter-
minato in cui si manifesta la bellezza; un ente che rimanda «a 
un fondamento oggettivo, ideale, ad un suo archetipo, in base 
al quale può avvenire un giudizio di comparazione estetica».34 
Di conseguenza, la bellezza riguarda sempre un atto determi-
nato dell’uomo, costituendosi come anticipo di un compimen-
to che è puramente gratuito proprio perché appeso all’atto che 
lo determina e che è istituito dal compimento stesso. Il plauso 
mentale grazie a cui si compie la bellezza, dunque, ha la forma 
di «un atto di giustizia».35 Un atto di giustizia somma in quanto 
esprime, come afferma Rosmini, una necessità di debito. Se la 
necessità di fatto «è l’eterno archetipo d’un dato ente finito»,36 
la necessità di debito è «quella per la quale la realizzazione 
dell’ente finito deve essere fatta così e così, acciocché realizzi 
quell’archetipo».37

L’avvento della bellezza si ha quando si percepisce che 
quella cosa, quel fatto, ‘è’, accade, come doveva essere. Una 
novità che non riempie semplicemente il desiderio, l’attesa del 
soggetto, ma le dona pieno compimento.38 La bellezza sta nel 
rapporto tra il ‘tema’, cioè l’essenza astratta virtuale, e la sua 
‘esecuzione’, cioè la realizzazione che si dà sempre in un atto 
determinato e unico.39

Il rapporto tra tema ed esecuzione chiama in causa la sud-
divisione di Rosmini tra Estetica e Callologia, presentata nel 
contributo Essere come Bellezza, linee di una teoria dell’arte 
in Antonio Rosmini, del 2018. Nel Sistema filosofico Rosmi-
ni introduce al n. 210, tra le scienze deontologiche, cioè tra le 

34  Ibidem.
35  Ibidem.
36  A. Rosmini, Teosofia, n. 1073, p. 1128.
37  Ibidem.
38  Cfr. F. Bellelli, L’estetica Teologica e Rosmini. Intervista a Pierangelo 

Sequeri, «Rosminianesimo filosofico», 3 (2022), 1-2, pp. 400-402.
39  A. Rosmini, Teosofia, n. 1096-1134, pp. 1149-1186.



Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini 55

scienze che si occupano della perfezione dell’ente, l’Estetica e 
la Callologia. Esse rientrano nella Deontologia generale, nella 
parte che tratta della «perfezione degli enti in generale»40 e 
all’interno di questa si collocano nella sezione che descrive «gli 
archetipi degli enti».41 Se la Callologia è «la scienza del bello in 
universale»,42 l’Estetica ne costituisce una parte speciale che si 
occupa del «bello nel sensibile».43 Callologia ed Estetica nella 
loro distinzione e correlazione mostrano come la logica per cui 
la bellezza è universalmente accessibile, è la stessa logica per 
cui l’evidenza della bellezza non si dà se non nell’atto singolare 
di riconoscimento che le corrisponde, il plauso o la lode, isti-
tuito dall’evento di rivelazione stesso come capace di determi-
narlo. L’oggettività della bellezza e dunque la sua universalità 
consiste nel suo destinarsi all’uomo e alla sua libertà, il quale 
proprio nel riconoscere la bellezza come ciò che a lui si destina 
implicandolo, la determina come tale.44

40  A. Rosmini, Introduzione alla filosofia, Città Nuova Editrice, Roma 
1979, n. 189, p. 287.

41  Ivi, n. 210, p. 291.
42  Ibidem.
43  Ibidem.
44  La correlazione tra Callologia ed Estetica nel suo articolare universalità 

e singolarità dell’esperienza della bellezza, affronta la questione che il ‘senso 
comune’ esprime con il proverbiale ‘non è bello ciò che è bello ma è bello ciò 
che piace’. Cfr: «in questo senso l’espressione proverbiale e popolare per cui 
‘non è bello quello che è bello, ma è bello quello che piace’, la quale risulta 
inaccettabile se intesa soggettivisticamente, mantiene una sua pertinenza se de-
signa la correlazione propria del poetico. Bello dice infatti la sintesi di ciò che 
si manifesta come capace di esigere e di suscitare un consenso; in questo senso 
bello è ciò che piace, ossia ciò che ha la capacità di piacere. Ma bello dice 
anche che è l’uomo a determinare realmente il bello come bello, in quanto lo 
riconosce come ciò che si subordina realmente alla libertà alla quale si destina. 
Una verità destinata può essere riconosciuta e attestata nella sua propria verità 
solamente da una libertà che se ne riconosca implicata determinandola. ‘È bello 
quel che piace’ significa che l’uomo rende bello il bello con il piacere che li 
riconosce la qualità originaria di manifestazione facendolo proprio e gustan-
dolo». G. Trabucco, Devoti e creativi. Estetica e religiosità popolare, Glossa, 
Milano 2007, p. 71.



Valentina Parpinelli56

Scrive a tal proposito Rosmini nel Saggio sull’ idillio: «La bel-
lezza delle cose non è tale se non a chi la percepisce; e la capacità 
di percepirla s’accresce coll’arte, cioè coll’osservare, e col medi-
tare».45 

L’arte è una oggettivizzazione dell’evento della verità. L’este-
tico segnala che l’opera d’arte non è circuitabile in ordine all’in-
tenzionarsi della coscienza, ma essa è una mediazione effettiva 
che l’evento della verità suscita e che proprio perché mediazione 
dispone uno scarto che solo e ancora l’atto può colmare. L’opera 
d’arte in quanto mediazione possiede un carattere interrogativo: 
pone una questione che solo e sempre l’atto può colmare, esprime 
una mancanza, dispone sempre un ulteriore scarto. L’atto capace 
di colmare la distanza è un atto perfettivo, l’atto poetico: «poetica 
è la sintesi tra la “cosa”, la sua forma e l’atto che la produce».46 
L’atto poetico dell’uomo è tuttavia attesa: «l’opera d’arte è come 
una traccia nel mondo di questa tensione che corre nella creazio-
ne, manifestazione di un incontro che ad essa non preesiste ma che 
essa rivela, incontro che l’opera stessa non smette di indicare e a 
cui non cessa di alludere».47

La vera bellezza per Rosmini risplende nel Cristo Crocifisso, 
atto di Dio proprio perché atto dell’uomo, Cristo Gesù. La bellez-
za, dunque, si dischiude solo nell’atto umano che le corrisponde. 
Tuttavia, ogni atto umano è sempre incompiuto, abitato da uno 
scarto, come mostra la virtualità dell’essere a cui l’uomo attin-
ge nella conoscenza e nell’azione. Ogni atto umano è un interro-
gativo come Rosmini fa emergere nelle riflessioni sulla bellezza 
razionale.48 L’archetipo, per essere realizzato, occorre di un inter-
vento impossibile per le forze umane. L’incarnazione del Verbo, 
in Cristo Gesù, mediante cui Dio rende partecipe l’uomo di una 

45  A. Rosmini, Sull’Idillio e la nuova letteratura italiana, p. 86.
46  Ivi, p. 6.
47  V. Parpinelli, L’essere come bellezza. Linee di una teoria dell’arte in 

Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 5 (2018), p. 129.
48  Cfr. A. Rosmini, Teosofia, n. 1120, p. 1174.



Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini 57

nuova creazione, colma lo scarto che attraversa l’uomo; l’atto 
mancante e sempre limitato è reso partecipe di un atto nuovo, di 
una circolarità sovrabbondante.

Rosmini, nel capitolo Della Bellezza, tratta il tema delle Mem-
bra di Cristo e della bellezza dei beati, uomini e donne in cui ri-
splende l’unità del mondo con il Verbo Incarnato.49 L’estetica del 
Rosmini delinea così una «Callologia Cristocentrica»,50 in cui l’u-
niverso diventa la piena realizzazione del tema astratto dell’uo-
mo-Dio. L’estetica, il cui realismo è rappresentato dalla poetica 
nell’integrazione etico/pratica, configura una ontologia della sin-
golarità, dell’universale concreto, non è mai autoreferenziale.51

Concludendo, può valere la pena ricordare come il rosminia-
no Clemente Rebora, nella poesia Il gran grido, rievochi questa 
unità soggettiva del mondo data dall’incarnazione del Verbo, in 
cui risplende la «prima bellezza cosmica soprannaturale».52 Il 

49  Cfr. V. Parpinelli, L’essere come bellezza. Linee di una teoria dell’arte in 
Antonio Rosmini, pp. 126-127.

50  F. Bergonzoni, L’artista dell’essere. Arte e Bellezza nel pensiero di Anto-
nio Rosmini, Orthotes, Napoli - Salerno 2020, p. 245.

51  Scrive Pierangelo Sequeri: «Per Rosmini rimane il fatto che la bellezza 
è sempre la felicità che si concentra sulla perfetta “singolarità” del significante 
reale, ma non il prodotto “dell’uno” autoreferenziale. L’uno da solo non costi-
tuisce la bellezza, in alcun modo. Siamo introdotti così nella sfera della relazio-
ne sussistente e nell’ordine trinitario di una concezione affettiva dell’intimità 
di Dio che inibisce una volta per tutte e per sempre di concepire la bellezza e a 
maggior ragione la verità e il bene in termini di pura e assoluta autoreferenziali-
tà» F. Bellelli, L’estetica Teologica e Rosmini. Intervista a Pierangelo Sequeri, 
«Rosminianesimo filosofico», p. 402.

52  A. Rosmini, Teosofia, n. 1117. Scrive Rosmini: «La sublimità e la gran-
dezza di questa bellezza inenarrabile del mondo congiunto personalmente al 
Verbo non può essere raggiunta dal pensiero umano, il quale solo ne può ve-
dere qualche raggio. Quegli scrittori, che si sono adoperati a dimostrare come 
tutti gli avvenimenti dell’umanità sono guidati dalla provvidenza alla gloria 
del Verbo incarnato e del suo corpo mistico, hanno porto al pensiero una rap-
presentazione storica che fu reputata bellissima […]. Ma tutto ciò che può dire 
l’uomo più eloquente è più perspicace in questo argomento non è che una lan-
guida favilla dell’immensa e soverchiante bellezza che riceve il mondo dalla 
sua unione col Verbo».



Valentina Parpinelli58

grido di Cristo sulla croce risuona nelle voci dei santi che consu-
mano sé stessi interamente nella carità per amore dei fratelli, alle 
quali si unisce anche quella di Rosmini, che nel componimento 
del poeta rosminiano trova il suo ritratto più fedele: «sapiente» 
e «genio», in modo duplice, come approfondito in Curriculum 
vitae: «sapiente/ che sommo genio s’annientò nel Cristo» egli 
infatti «sommamente sapiente, non tanto perché conosce quanto 
perché, riconoscendo il proprio nulla, radica la sua conoscenza 
e la sua vita in Dio»53 e perché la sua «grandezza filosofica e 
umana, non gli ha impedito di farsi da parte, di scomparire, per 
fare posto a Dio».54 Rebora soprattutto «ci dice che si tratta di una 
“sapienza” che, traendo alimento da Dio-Amore, sa trasformarsi 
in carità, cioè in dono d’amore per i fratelli […] e l’offerta del 
proprio sangue insieme con il sangue del Redentore è forse la 
massima espressione di questo desiderio rosminiano e reboriano 
di unione tra l’uomo e Dio».55

53  E. Manni, Un ritratto in versi. Antonio Rosmini nella poesia di Clemente 
Rebora, «Rosmini Studies», 5 (2018), p. 323.

54  Ibidem.
55  Ivi, p. 324.



Andrea Marrone

«Rosmini Studies» e le pedagogie del Roveretano.
Spunti, prospettive e piste di ricerca

Abstract. This paper examines the main lines of research developed 
in the journal «Rosmini Studies» over its first ten years of publication, 
with particular attention to pedagogy and the history of education. It 
analyses the features and contributions of two main areas of inquiry: the 
first dedicated to Antonio Rosmini’s education, and the second focused 
on his pedagogical thought. The article concludes with some reflections 
on the potential future development of these research fields.

1. Gli studi pedagogici e Rosmini

Il presente articolo si propone di mettere in evidenza le princi-
pali linee di ricerca promosse dalla rivista «Rosmini Studies» in 
campo pedagogico e storico educativo nei primi dieci anni delle 
sue pubblicazioni, con l’obiettivo di rilevarne lo specifico contri-
buto rispetto ai più recenti studi dedicati al Roveretano e alla sua 
riflessione educativa.

In via preliminare, si può evidenziare come le indagini sul 
contributo teorico-educativo di Rosmini siano oggi condiziona-
te da alcune tendenze che segnano in profondità la natura e il 
senso della ricerca pedagogica. Rispetto ad altre stagioni, si può 
in prima istanza registrare una certa ritrosia nel porre al centro 
degli studi i problemi fondanti e axiologici inscindibilmente le-



Andrea Marrone60

gati all’educazione e all’educare, a favore di una sbilanciata su-
premazia di questioni metodologiche. Si tratta di un approccio 
che limita il potenziale attrattivo di autori come il Roveretano, 
il cui contributo si può senz’altro rintracciare anche in campo 
psicologico, didattico, storico educativo e politico scolastico, ma 
che presenta una profonda fecondità specie per la sua capacità di 
affrontare con radicalità e organicità le domande essenziali che 
l’educazione e l’esistere in prospettiva perfettiva impongono (chi 
è la persona, qual è il suo fine, cosa significa e perché educare). 

Una seconda tendenza riguarda, più nello specifico, la storia 
della pedagogia. In linea con una predominante attitudine inter-
nazionale, anche la ricerca italiana si è sempre più focalizzata, sin 
dagli anni Ottanta, sulla storia reale dell’educazione, con l’ob-
biettivo di restituire, in campo scolastico e non, i vissuti educati-
vi anche attraverso l’uso di fonti per molto tempo ritenute poco 
significative. Questo approccio, più che comprensibile nella sua 
intenzione di equilibrare la storia della pedagogia valorizzando 
la storia sociale e pratica dell’educazione, rischia, se interpreta-
to in modo radicale e unilaterale, di adombrare, anche sul piano 
della didattica accademica e della divulgazione culturale, grandi 
pensatori che, come Rosmini, hanno offerto il loro più significa-
tivo apporto sul piano delle idee, svolto poi, non va dimenticato, 
anche nelle pratiche (si pensi ai tanti didatti o alle istituzioni che 
si ispirarono al Roveretano, ma anche all’impegno della corrente 
rosminiana nella elaborazione di manuali scolastici).1

1  Giorgio Chiosso, nel commentare la pubblicazione della nuova Storia del 
pensiero pedagogico: Dall’antica Grecia all’età contemporanea di Massimo 
Baldacci, ha di recente affermato: «Sottoscrivo a piene mani l’annotazione di 
Baldacci: gli studi pedagogici – un tempo spesso eccessivamente segnati da 
interessi teorico-storici – si sono, per reazione opposta e contraria, ormai da 
tempo incamminati per tante altre strade molto più empiriche, poche – dicia-
molo francamente – delle quali realmente appoggiate su solide basi teoriche e 
dipendenti, di volta in volta e secondo le “mode” prevalenti, dagli studi psi-
cologici o sociologici o economico-manageriali» G. Chiosso, Segnalazioni 
storico pedagogico educative 2021-2022, «History of Education & Children’s 
Literature», 18 (2023), 1, p. 392.



«Rosmini Studies» e le pedagogie del Roveretano 61

Il venir meno dell’interesse pedagogico per le questioni “ulti-
me” e per la storia delle idee sembra aver messo in secondo piano 
il contributo di classici come l’abate di Rovereto, che oggi appa-
re, possiamo ammetterlo, un autore lontano dai più sentiti dibat-
titi e temi che animano la comunità pedagogica, soprattutto se si 
pensa all’attenzione riservata a Rosmini in precedenti stagioni di 
ricerca. Nonostante questo contesto non favorevole, si può affer-
mare che negli ultimi vent’anni la tradizione di studi sulla storia 
e la riflessione educativa di Rosmini abbia “resistito”, soprattut-
to grazie all’impegno di alcuni importanti studiosi come Fulvio 
De Giorgi, Paolo Marangon, Fernando Bellelli, Paolo Bonafede 
e altri, i quali hanno vivacizzato e innovato il già ricco filone 
d’indagine dedicato alla dimensione educativa e scolastica del 
sacerdote trentino.2 In questo frangente, la rivista «Rosmini Stu-
dies» ha svolto un ruolo fondamentale, rappresentando nell’ulti-
mo decennio uno dei principali strumenti di approfondimento e 
attualizzazione della ricerca pedagogica sul Roveretano.

2. Rosmini studente

Sulla base dello spoglio dei dieci fascicoli pubblicati dalla ri-
vista, si possono individuare due principali linee di ricerca svi-
luppate. 

La prima riguarda la formazione giovanile di Rosmini, la 
cui esperienza da studente rappresentò una fonte decisiva per la 
costruzione della sua visione educativa. Si tratta di una pista di 
primaria importanza: indagare il ‘Rosmini allievo’, infatti, non 
significa solo aggiungere nuovi dettagli alla sua intensa biografia, 
ma anche contribuire a mettere in luce quali esempi, modelli e 

2  Tra i più recenti e significativi risultati di questo impegno, si segnala il 
numero monografico degli «Annali di storia dell’educazione e delle istituzioni 
scolastiche», 29 (2022), curato da Fulvio De Giorgi e Paolo Bonafede, intitola-
to Rosmini e la pedagogia.



Andrea Marrone62

sistemi hanno poi condizionato lo stile e i tratti della sua «Peda-
gogica».

Il primo articolo sull’argomento è stato pubblicato nel nume-
ro del 2016, a cura di Sara Bornancin. Si tratta di un lavoro in-
centrato su don Pietro Orsi, uno dei più significativi maestri di 
Rosmini.3 Come lui roveretano, Orsi perfezionò i suoi studi in 
Teologia ad Innsbruck, associando alla formazione teoretica una 
forte passione per la matematica e le scienze. Si tratta di interessi 
destinati ad arricchire la sua didattica, particolarmente innovati-
va in questi frangenti. Rosmini conobbe Orsi alla fine dell’anno 
scolastico 1811-1812, in occasione dell’esame finale di Gramma-
tica Superiore, ma il loro più stretto rapporto educativo iniziò nel 
1814, quando alcune famiglie di Rovereto, tra cui quella di Ro-
smini, in assenza delle due ultime classi del Liceo nel Ginnasio 
cittadino, chiesero a don Pietro di occuparsi privatamente della 
formazione dei loro figli. Orsi accettò e nei successivi due anni 
curò l’educazione e l’istruzione dei giovani per prepararli agli 
esami liceali, poi sostenuti a Trento nel 1816.

Questa esperienza educativa lasciò un segno profondo nella 
vita e nell’opera pedagogica di Rosmini almeno per due ragio-
ni, ben evidenziate dall’articolo della Bornancin. In prima istan-
za, Orsi rappresentò per il filosofo trentino una sorta di maestro 
esemplare, un modello al quale costantemente si ispirò nel trat-
teggiare i suoi ideali educativi. In secondo luogo, il sacerdote tra-
smise al giovane Rosmini la convinzione della primaria necessità 
di un insegnamento unitario del sapere, capace di includere in 
modo organico tutte le scienze, comprese quelle sperimentali. 

In più occasioni Rosmini riconobbe il profondo debito verso 
Orsi. Basti pensare a quanto si può leggere sul suo conto nella 
Introduzione alla Filosofia, o al fatto che, proprio al sacerdote, fu 
dedicato il Nuovo saggio sull’origine delle idee. Dopo la morte, 
nel 1837, Rosmini lo ricordò parlandone come «del mio più caro, 

3  S. Bornancin, Il maestro di Rosmini, «Rosmini Studies», 3 (2016), pp. 
217-245.



«Rosmini Studies» e le pedagogie del Roveretano 63

antico e fedele amico che io mi avessi in terra». In un passo del 
Diario, ripreso dalla Bornancin, si legge: «L’amicizia che mi por-
tava il maestro mi incoraggiò infinitamente; […] il maestro face-
va amare la virtù, e tutto il bello, tutto il grande, tutto ciò che è 
degno dell’uomo». 

Il prezioso articolo della studiosa ha un seguito in un secondo 
contributo intitolato Rosmini e la Luna, pubblicato nel numero 
del 2017.4 Nel saggio, il rapporto educativo e didattico tra Orsi 
e il Roveretano è ulteriormente approfondito attraverso l’analisi 
di alcune lettere spedite al maestro da Rosmini, con oggetto dei 
compiti assegnati dal sacerdote. Si tratta di fonti molto significa-
tive per approfondire la didattica promossa da Orsi, ma anche per 
conoscere il percorso formativo di Rosmini. Nella prima lettera 
alla quale fa riferimento la Bornancin, il giovane studente si ci-
menta con un esercizio legato alla legge fisica del moto uniforme-
mente accelerato. Nella seconda, di cui più ampiamente si occupa 
l’articolo, il compito concerne la dimostrazione della rotazione 
della Luna attorno al proprio asse.5 Nel suo contributo, l’autrice 
approfondisce contesto e contenuti del compito svolto dal giova-
ne Rosmini, dando importante risalto alla metodologia di Orsi, 
caratterizzata dalla proposta di problemi complessi che richiama-
vano l’esercizio di competenze trasversali.

Sulla formazione di Rosmini, appare di grande interesse anche 
un terzo saggio uscito nel 2019, in questo caso scritto da Patricia 
Salomoni e dedicato ad alcuni scritti di Rosmini sulle Sibille.6 Si 
tratta di lavori elaborati dal Roveretano in occasione della laurea, 

4  Ead., Rosmini e la Luna, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 167-186.
5  «La lettera del 31 agosto 1815 contiene la “prova che io [egli] voleva dare 

della rotazione della Luna”. Ad essa seguì una seconda epistola, del 2 settem-
bre, sullo stesso argomento, che fu completata dalla risposta di Orsi e da una 
ulteriore lettera del giovane. Questi ultimi due scritti, purtroppo, sono andati 
perduti: pertanto in questo studio sono state analizzate solo le due missive con-
servate» Ivi, p. 170.

6  P. Salomoni, Rosmini e le Sibille, «Rosmini Studies», 6 (2019), pp. 183-
227.



Andrea Marrone64

quando, con il prof. Zabeo, decise di coronare il suo esame finale 
con la soluzione del seguente problema, ovvero «se l’avvento di 
Cristo fosse stato preannunciato dalle fonti profetiche della cul-
tura classica pagana». Nell’archivio di Stresa sono conservate le 
due versioni manoscritte della dissertazione: una più breve stesa 
per la discussione, l’altra più lunga e analitica, consegnata proba-
bilmente alla Facoltà. Nell’articolo l’autrice riporta e analizza i 
due testi, ricostruendo contenuti e stile. Oltre a rilevare in questi 
scritti giovanili un bagaglio culturale e doti argomentative fuori 
dal comune, Salomoni ci offre l’immagine di uno studente bril-
lante alle prese con un tema ampio, che abbraccia la teologia e la 
storia, nel quale trapela una precoce attitudine all’interdiscipli-
narietà.

Un quarto e ultimo articolo legato alla formazione di Rosmi-
ni è intitolato Antonio Rosmini lettore e interprete dell’opera di 
Winckelmann, scritto da Stefano Ferrari e uscito nel numero del 
2020.7 Tra il 1811 e 1812 il giovane Roveretano, allora iscritto 
alla terza ginnasiale, scrisse una serie di escerti sui tre volumi 
della Storia dell’arte dell’antichità di Winkelmann. Si tratta di 
un autore destinato ad accompagnare la carriera intellettuale di 
Rosmini, come ben documentato da Ferrari nel suo approfondito 
articolo. Anche attraverso questa lettura, il Roveretano sviluppò 
la convinzione che l’arte, la poesia e la musica, pur nella loro 
diversità, dovessero essere pensate come il prodotto di un’unica 
totalità culturale. 

Questi quattro articoli ai quali si è fatto breve cenno appaiono 
accomunati da due aspetti fondamentali, vale a dire la valorizza-
zione di fonti d’archivio inedite, ma anche la capacità di confer-
mare ed esplorare ulteriormente il ruolo della formazione rosmi-
niana per la costruzione della sua visione filosofica e pedagogica.

7  S. Ferrari, Antonio Rosmini lettore e interprete dell’opera di Winckel-
mann, «Rosmini Studies», 7 (2020), pp. 95-114.



«Rosmini Studies» e le pedagogie del Roveretano 65

3. Storia e attualità della pedagogia rosminiana

Un secondo filone di ricerca sviluppato dalla rivista concerne 
il pensiero pedagogico di Rosmini. In tale ambito sono stati pub-
blicati tre contributi di particolare rilievo, tutti a firma di Paolo 
Bonafede, il terzo dei quali redatto in collaborazione con Martina 
Galvani.

Il primo è uscito nel numero del 2016 con il titolo: Tra pe-
dagogia e Linguaggio. Analisi dello sviluppo infantile secondo 
Rosmini,8 poi rifuso nel quarto capitolo del volume L’altra peda-
gogia di Rosmini. Dilemmi, occultamenti, traduzioni,9 stampato 
nel 2019 e, senza dubbio, una delle monografie più significative 
sulla pedagogia del Roveretano pubblicata negli ultimi anni. 

Come ricordato dall’autore, la questione del linguaggio rap-
presenta un tema cruciale non solo nel volume Del Principio su-
premo della Metodica, ma in tutta l’opera rosminiana. L’origine e 
la natura della facoltà verbale, infatti, apparvero presto a Rosmini 
come la strada maestra per svelare il «meccanismo gnoseologi-
co» e tracciare una forma adeguata all’educazione della persona. 
Bonafede riprende analiticamente la visione di Rosmini intorno 
allo sviluppo del linguaggio, evidenziando anche le influenze che 
contribuirono alla definizione della sua concezione. Già in questo 
saggio, l’autore evidenzia come lo studio rosminiano dell’espres-
sione verbale, ed in specie l’analisi proposta in Del principio su-
premo della metodica, rappresenti un chiaro esempio dell’«al-
tra pedagogia» di Rosmini, vale a dire quella caratterizzata, in 
estrema sintesi, dall’accentuazione fenomenologico-descrittiva 
e prevalentemente orientata ad un’osservazione sperimentale e 
sistematica dell’infante. 

8  P. Bonafede, Tra pedagogia e linguaggio. Analisi dello sviluppo infantile 
secondo Rosmini, «Rosmini Studies», 3 (2016), pp. 61-89.

9  Cfr. P. Bonafede, L’altra pedagogia di Rosmini. Dilemmi, occultamenti, 
traduzioni, Università degli studi di Trento, Trento 2019.



Andrea Marrone66

Sempre sulla pedagogia di Rosmini, appare significativo un 
secondo articolo di Paolo Bonafede uscito nel 2018. In questo 
caso, il saggio ha come oggetto il confronto tra Antonio Rosmini 
e Paul Ricœur, di cui sono analizzate somiglianze, differenze e 
prospettive pedagogiche.10 Dopo aver giustificato la legittimità di 
questo interessante paragone, l’autore incentra il suo studio sul 
tema della volontà. Si tratta di un accostamento molto interessan-
te, utile per evidenziare tratti caratteristici delle due visioni, certo 
condizionate da momenti storici e impianti filosofici diversi, ma 
che mostrano anche significative consonanze. Sul piano generale, 
si tratta di un contributo capace di riportare l’attenzione su una 
questione come l’educazione della volontà, che vive oggi un ina-
spettato risveglio, proprio nell’intenso dibattito sulle soft skill e 
sulle competenze non cognitive.

Il terzo contributo, scritto a quattro mani da Paolo Bonafede e 
Martina Galvani,11 si concentra sul fenomeno del sorriso neonata-
le, esaminato in una prospettiva comparativa e interdisciplinare. 
Gli autori ripercorrono alcuni snodi fondamentali della riflessio-
ne pedagogica e filosofica concernente l’origine e il significato 
del sorriso infantile, facendo riferimento ai contributi di alcune 
figure centrali della storia della pedagogia. Particolare attenzione 
è rivolta al pensiero del Roveretano, del quale vengono messi 
in luce l’interesse specifico per la tematica, l’influenza esercitata 
da Necker de Saussure, l’originalità delle posizioni elaborate e 
la loro incidenza nel successivo dibattito italiano. Nel confronto 
finale con le acquisizioni sul tema della psicologia contempo-
ranea, il sorriso diventa occasione per riflettere sull’originalità 
dell’essere personale, sull’intreccio tra dimensione fisiologica e 
intenzionalità, nonché sul carattere misterioso che connota l’e-
sperienza dell’incontro con l’altro. 

10  Id., Della volontà in Antonio Rosmini e Paul Ricœur. Analogie, diffe-
renze e implicazioni pedagogiche, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 277-294.

11  P. Bonafede - M. Galvani, Il mistero del sorriso neonatale: interpretazioni 
pedagogiche, filosofiche e psicologiche, «Rosmini Studies», 10 (2023), pp. 79-90.



«Rosmini Studies» e le pedagogie del Roveretano 67

Si può affermare che i tre contributi qui soltanto sintetica-
mente presentati, oltre a offrire un bilancio significativo su al-
cuni nuclei fondamentali della riflessione educativa rosminiana, 
ne abbiano efficacemente evidenziato l’attualità nel contesto del 
dibattito pedagogico contemporaneo, anche attraverso il confron-
to critico con altri autori. Un ulteriore elemento meritevole di 
valorizzazione risiede nella capacità di mantenere vivo il nesso 
– tutt’altro che superato e anzi ancora imprescindibile – tra inda-
gine pedagogica e riflessione filosofica.

In conclusione, è possibile evidenziare un ulteriore merito 
della rivista nell’ambito della storiografia pedagogica, che in que-
sta sede ci limitiamo ad accennare. Nel corso di questo decennio, 
il periodico ha ospitato contributi significativi dedicati a quella 
che potremmo definire la «pedagogia rosminiana dopo Rosmini». 
Particolarmente rilevante, in tal senso, è l’approfondita indagine 
condotta da De Giorgi su Rosmini e il rosminianesimo nel primo 
Novecento. Tra Rosminiani e rosministi,12 nonché i saggi dedicati 
alla figura e all’opera pedagogica di Francesco Paoli, che costi-
tuiscono una sezione di rilievo nel fascicolo del 2020. 13 Anche 
questo filone di ricerca appare meritevole di ulteriori sviluppi, 
al fine di comprendere con maggiore chiarezza in che modo il 
contributo pedagogico rosminiano abbia ispirato e alimentato, 
nelle diverse fasi della storia italiana, la riflessione educativa e le 
pratiche didattiche.

12  F. De Giorgi, Rosmini e il rosminianesimo nel primo Novecento. Tra ro-
sminiani e rosministi, «Rosmini Studies», 3 (2016), pp. 111-139.

13  Cfr. i contributi di Paolo Marangon, Sabrina Madeddu, Paolo Bonafede e 
Fabio Campolongo in «Rosmini Studies», 7 (2020), pp. 257-354.





Paolo Marangon

Teologia, chiesa e spiritualità in Rosmini

Abstract. The note clarifies why the journal «Rosmini Studies» has 
privileged the philosophy of religion rather than theology and meta-
physics in Rosmini. He then underlines the decisive importance of 
the Five Wounds of the Holy Church for a synodal Church, but sub-
ordinates it to today’s centrality of faith in God through interreligious 
dialogue.

1. Premesse e ragioni di un intenzionale silenzio

In questa breve nota riassuntiva critica mi occuperò dell’im-
magine veicolata dalla rivista internazionale «Rosmini Studies» 
sul Rosmini teologo, uomo di Chiesa e principale fondatore 
della scuola italiana di spiritualità. Lo farò da un punto di vista 
quantitativo e qualitativo.

Può sembrare paradossale che «Rosmini Studies» abbia de-
dicato due numeri, quasi per intero,1 a tematiche di filosofia 
della religione e abbia invece sostanzialmente trascurato, con 
una sola eccezione, il Rosmini teologo. Le ragioni di questo 
intenzionale silenzio sono molteplici, ma ne vorrei ricordare 

1  «Rosmini Studies», 2 (2015), pp. 1-34, 51-192; «Rosmini Studies», 8 
(2021), pp. 1-52, 143-259: cfr. https://teseo.unitn.it/rosministudies/.

https://teseo.unitn.it/rosministudies/


Paolo Marangon70

almeno due. Anzitutto una certa reazione al Rosmini teologo 
e metafisico abbondantemente indagato, coltivato e interpreta-
to nei decenni precedenti, che ha destoricizzato il sistema ro-
sminiano in una sorta di autoreferenzialità, contribuendo in tal 
modo al suo isolamento nel dibattito storico-filosofico e più la-
tamente storico-culturale.2 

In secondo luogo la lucida consapevolezza che, esauritasi 
almeno in Occidente la secolare tradizione culturale cattolica, 
Rosmini poteva essere accolto nella ricerca scientifica, ormai 
profondamente laicizzata, soprattutto come pensatore poliedri-
co ed enciclopedico, come un classico ancora ricco di geniali 
intuizioni teoretiche, ma che – come recita l’editoriale program-
matico del primo numero – «ha [anche] svolto un ruolo di primo 
piano sia sul versante della storia della filosofia sia su quello più 
generale della storia della cultura, come pure sul versante della 
storia della Chiesa cattolica…e del Risorgimento italiano», co-
sicché solo un approccio interdisciplinare poteva consentire di 
«capire una personalità unitaria e coerente» come la sua.3

2. Desacralizzare la Chiesa

Alla luce di queste motivazioni e di queste scelte si com-
prende facilmente perché l’unico saggio propriamente teologi-
co sia la Lectio magistralis svolta da Kurt Appel il 25 marzo 
2017 nell’ambito dei roveretani Rosmini Days e pubblicata in 
tre lingue – tedesco, inglese e italiano – nel n. 5 della rivista 
con un titolo molto eloquente: Desacralizzazione come santifi-
cazione della Chiesa. La diagnosi di Rosmini delle piaghe della 

2  Al riguardo i soli titoli della copiosissima letteratura critica, anche solo 
dal Concilio Vaticano II in poi, potrebbero riempire un intero volume. Ovvia-
mente parecchi articoli di «Rosmini Studies» li hanno presentati e li citano, 
ma la loro ripresa si trova contestualizzata in altri contributi di questo volume.

3  «Rosmini Studies», 1 (2014), p. 1.



Teologia, chiesa e spiritualità in Rosmini 71

Chiesa e la loro rilevanza attuale.4 «Tutte le piaghe identificate 
da Rosmini – argomenta Appel – sono inestricabilmente lega-
te alla santità della Chiesa, che egli esige con veemenza e che 
è inseparabile dalla rinuncia al potere mondano».5 Ma se «la 
santificazione è radicalmente legata alla kenosi di Gesù – cioè 
l’essere-per, fino alla croce – da cui ha origine la Chiesa […] la 
Chiesa intesa come spazio sacrale e istituzionale o come deten-
tore terreno del potere equivale a un tradimento della croce di 
Gesù e quindi di tutta l’umanità e della creazione».6 

Papa Francesco nella sua comprensione della santità è evidentemente in 
linea con la tradizione del Vangelo, del Concilio Vaticano II e anche di 
Rosmini. Egli continua a sottolineare che la santità può essere trovata 
nei poveri, nei migranti e negli emarginati. Si vedrà se il suo pontificato 
avrà un effetto duraturo in rapporto a una riforma della Chiesa nel senso 
della sua santità o se il clericalismo autosacralizzante […] alla fine sarà 
più forte. Il futuro della Chiesa cattolica, la quale versa in una profonda 
crisi in molte parti del mondo, come annunciatrice universale del Van-
gelo dipende in ogni caso da una concezione della santità, quale è stata 
espressa nel testo di Rosmini Delle cinque piaghe della Santa Chiesa.7

3. Ritorno alle Cinque piaghe

Le Cinque piaghe riportano così, nei contributi proposti dai 
diversi autori di «Rosmini Studies», al cuore della spiritualità ro-
sminiana. Emanuele Nadalini ne parla nel suo contributo Antonio 
Rosmini, passione per una Ecclesia semper reformanda,8 preludio 
alla sua monografia su La riforma della Chiesa come “problema 

4  K. Appel, Desacralizzazione come santificazione della Chiesa. La dia-
gnosi di Rosmini delle piaghe della Chiesa e la loro rilevanza attuale, «Rosmi-
ni Studies», 5 (2018), pp. 63-75.

5  Ivi, p. 67.
6  Ivi, p. 69.
7  Ivi, p. 75.
8  E. Nadalini, Antonio Rosmini, passione per una Ecclesia semper refor-

manda, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 325-334.



Paolo Marangon72

irrisolto”. Thomassin, Rosmini, Dossetti e il Vaticano II, edita 
nel 2017.9 A sua volta Fulvio De Giorgi, nel medesimo numero, 
sostiene che «l’importanza delle Cinque piaghe è assolutamente 
unica e decisiva» nel secolare anelito a una “riforma cattolica” 
della Chiesa e insieme pietra miliare della scuola italiana di spiri-
tualità,10 giungendo ad affermare nella successiva, fondamentale 
monografia su La scuola italiana di spiritualità. Da Rosmini a 
Montini, che «questo libro, destinato ad essere il più noto dei 
lavori di Rosmini, fu certo il più importante ed emblematico del 
suo indirizzo spirituale e, come si è detto, della scuola italiana di 
spiritualità, con il suo profilo di riforma cattolica».11 

In esso infatti «emergeva una visione dinamica della storia 
della Chiesa, l’attenzione ad una vera e partecipata liturgia, il ri-
lievo accordato alla Sacra Scrittura, una ecclesiologia di comu-
nione, un’ipotesi di ripristino dell’elezione dei vescovi a clero 
e popolo, l’ideale di una Chiesa povera».12 Ma bisogna forse 
chiedersi, oggi, se la questione di una ‘riforma cattolica’ della 
Chiesa, certamente cara anche a papa Francesco e perno della sua 
ecclesiologia sinodale, non ponga ancora una volta la Chiesa, e 
non la fede in Dio, al centro dell’attenzione, mentre il passaggio 
epocale che stiamo vivendo richiede piuttosto che si connetta più 
strettamente l’auspicata Chiesa sinodale alle condizioni di possi-
bilità della fede in Dio nella società digitale, quindi al problema 
della coscienza e della Trascendenza in un mondo che ha fatto del 

9  E. Nadalini, La Riforma della Chiesa come «problema irrisolto». Tho-
massin, Rosmini, Dossetti e il Vaticano II, Zikkaron, Marzabotto 2017.

10  F. De Giorgi, The Italian School of Spirituality, Rosminism and the Cath-
olic Reform, «Rosmini Studies», 4 (2017), p. 340.

11  F. De Giorgi, La scuola italiana di spiritualità. Da Rosmini a Monti-
ni, Morcelliana, Brescia 2020, p. 74. Tra le fonti della spiritualità rosminiana 
l’autore ricorda in particolare «l’influenza della tradizione spirituale france-
scano-cappuccina», che avvicina Rosmini alla fondatrice del movimento dei 
Focolari, Chiara Lubich: cfr. Id., The influence of the franciscan spiritual tra-
dition on Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 6 (2019), pp. 115-124, ripreso 
e ampliato in La scuola italiana di spiritualità, pp. 199-337.

12  Ivi, p. 74.



Teologia, chiesa e spiritualità in Rosmini 73

mercato e dell’innovazione tecnologica sempre più rapida i due 
motori del suo sviluppo. 

Forse, come suggerisce Francesco Ghia nel suo recente con-
tributo su Quale vantaggio può trarre una filosofia del dialogo 
interreligioso dalla rilettura di Rosmini? l’aurea operetta rosmi-
niana Del divino nella natura può dirci ancora qualcosa, perché 
«l’individualismo etico-religioso di Rosmini, vera e propria idea 
regolativa o principio metodologico fondamentale, è radicato 
nella relazione ontologica e strutturale, costitutiva di ogni perso-
na, con la trascendenza eterna, con l’assoluto divino».13

13  F. Ghia, Quale vantaggio può trarre una filosofia del dialogo interreli-
gioso dalla rilettura di Rosmini, «Rosmini Studies», 8 (2021), p. 246.





Seconda Sezione. Confronti filosofici





Omar Brino

Rosmini e la filosofia italiana del Novecento  
nelle prime dieci annate dei «Rosmini Studies»

Abstract. The investigation conducted in the first ten years of the «Ros-
mini Studies» not only documents that the engagement with Rosmini in 
twentieth-century Italian philosophy has been notably plural and multi-
faceted, but also shows how this very multifaceted plurality makes such 
engagement anything but negligible in the history of twentieth-century 
Italian philosophy itself. On the theoretical level, it is precisely by tra-
versing many different perspectives that certain aspects also emerge 
which – regardless of the foundational positions from which they have 
been assessed – represent transversal elements of Rosmini’s thought. 
One example is the reiterated centrality of an infinite being, in relation 
to which the interiority of each finite being finds its most meaningful 
placement, in a consideration that is at once both cognitive and moral, 
and, not secondarily, “charitable” toward all other finite beings – where 
this charitable orientation of each finite being toward others is grounded 
in and oriented by the charitable being of the infinite itself.

Fin dalla fondazione, nel 2014, i «Rosmini Studies» hanno 
dedicato numerosi articoli alla ricezione del Roveretano nella 
filosofia italiana del Novecento: in questa rassegna cercherò di 
delineare un quadro complessivo di tali articoli, seguendo un filo 
conduttore cronologico che dalle discussioni su Rosmini al pas-
saggio tra il XIX al XX secolo giunge fino al secondo dopoguerra.



Omar Brino78

Tra la fine dell’Ottocento e l’inizio del secolo successivo, ri-
corda F. De Giorgi, operavano «filosofi rosministi di stretta os-
servanza»,1 come L.M. Billia, G. Morando, C. Caviglione e G. 
Chiovenda, i quali cercavano di difendere Rosmini in un’epo-
ca in cui il suo pensiero era ritenuto eterodosso dalle gerarchie 
ecclesiastiche per una presunta inclinazione all’ontologismo o 
addirittura al panteismo. «L’obiettivo di diradare ogni ombra di 
eresia spingeva», sottolinea De Giorgi, questi «rosministi orto-
dossi» ad «una certa rigidità»: «evitavano ogni contatto con i 
novatori modernisti, come Fogazzaro o Gallarati Scotti», «tene-
vano in scarso conto […] la lettura che di Rosmini veniva dando 
certa filosofia laica, con autori come Vidari, come Varisco, come 
Carabellese, e, soprattutto, polemizzavano con l’interpretazione 
in chiave idealista di Rosmini, avanzata da Gentile».2 

In questo contesto, Morando fondò nel 1906 la «Rivista Ro-
sminiana» e, già nel 1905, aveva pubblicato un ampio Esame 
critico delle proposizioni condannate dalla Chiesa, che fu letto 
con interesse dal giovane B. Nardi.3 Quest’ultimo, ricostruisce 
S. Pietroforte, fu da giovane nello studio teologico di Pescia 
dove i francescani difendevano Rosmini e Gioberti, contrap-
ponendosi al neotomismo. In una lettera a G. Gentile del 1914, 
Nardi racconta di aver scoperto, grazie a tale magistero france-
scano, la «verità capitale» che il mondo esterno è conoscibile 
solo tramite una «luce interna che lo illumina e lo rende visi-
bile», perché «niente entra nello spirito se non per virtù dello 
spirito stesso».4 

A proposito del medesimo Gentile, F. Fidelibus mostra come 
egli criticasse la distinzione rosminiana tra ordine oggettivo e 

1  F. De Giorgi, Rosmini e il rosminianesimo nel primo Novecento, «Rosmi-
ni Studies», 3 (2016), pp. 111-139, qui p. 111.

2  Ivi, p. 112.
3  Cfr. T. Gregory, Bruno Nardi, «Giornale critico della filosofia italiana», 

47 (1968), pp. 469-501.
4  Cfr. S. Pietroforte, Idee e intelletto. I quaderni di Nardi su Rosmini e Ari-

stotele, «Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 115-119, qui p. 115. 



Rosmini e la filosofia italiana del Novecento 79

soggetto umano, opponendole il proprio attualismo. Tuttavia, 
Gentile riteneva che Rosmini identificasse positivamente il sog-
getto conoscente con una concreta potenza morale, unendo ide-
alità e realtà e superando la dicotomia tra essere e dover essere.5 
Rosmini rappresentava così per Gentile, sottolinea M. Calzava-
ra, un pensatore che da un lato dinamizzava i dualismi, dall’altro 
non voleva risolverli idealisticamente nel modo che egli riteneva 
più consono.6 Peraltro, partendo dalla posizione gentiliana che 
i finiti trovano senso solo nel loro rapporto spirituale con l’in-
finito, alcuni allievi del filosofo siciliano, come A. Carlini e G. 
Chiavacci, proposero una lettura dell’infinito in chiave trascen-
dente, riducendo le distanze con Rosmini. D. Galli, studente di 
Gentile negli anni Venti, si colloca, pur in modo peculiare, su 
questa linea.7

Come Gentile, anche G. Rensi, rimarca F. Meroi, fa risalta-
re in Rosmini gli aspetti “anti-intellettualistici”, incentrati su un 
«nesso costitutivo tra ‘teoria’ e ‘pratica’»:8 Gentile vedeva, però, 
in Rosmini l’incapacità o la riluttanza a sviluppare tale nesso in 
un pensiero dialettico pienamente attuale dell’Assoluto, mentre 
Rensi riteneva che Rosmini cercasse di imprigionare il nesso te-
orico-pratico, pur intravisto, in concezioni arcaiche, rifiutando di 
accettare un mondo privo di senso ultimo.

Interlocuzioni con Rosmini ben diverse sia da quelle genti-
liane che da quelle rensiane, potevano dipartirsi da F. Bonatelli, 
che influì in particolare in B. Varisco e in F. De Sarlo. Il giovane 
Bonatelli, sottolinea D. Poggi, sviluppò nella propria psicolo-
gia la tematica rosminiana del sentimento fondamentale, mentre 

5  Cfr. F. Fidelibus, La traduzione gentiliana di Rosmini, «Rosmini Stu-
dies», 8 (2021), pp. 119-132.

6  Cfr. M. Calzavara, ‘Natura’ e ‘sentimento’: l’itinerario idealistico di Gio-
vanni Gentile, «Rosmini Studies», 10 (2023), pp. 371-378. 

7  Cfr. C. Tugnoli, Dario Galli storico della filosofia e studioso di Antonio 
Rosmini, «Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 217-228.

8  F. Meroi, Tra morale e diritto: il Rosmini di Giuseppe Rensi, «Rosmini 
Studies», 1 (2014), pp. 79-92, qui p. 91.



Omar Brino80

l’idea dell’essere entrò nei suoi interessi speculativi solo più 
tardi;9 l’allievo di Varisco P. Carabellese, invece, propose una 
propria lettura teorica di Rosmini che fin dall’inizio si accentra-
va su questa idea. 

Per Carabellese, l’idea rosminiana dell’essere costituisce, 
infatti, uno snodo specifico per rivalutare teoreticamente il Dio 
noumenico kantiano, senza risolvere quest’ultimo in una dialet-
tica immanentistica di impronta neo-hegeliana come Gentile. T. 
Moretti-Costanzi, allievo di Carabellese, sviluppò ulteriormente 
l’impostazione di questi, trovando nell’ontologia noumenica una 
via ascetica, dove, scrive M. Moschini, «resta solo l’essenziale 
pensiero: quello dell’essere».10 La filosofia come «voce diretta 
della realtà»11 diventa poi accessibile, per Moretti-Costanzi, solo 
tramite la fiducia in una rivelazione personale, giungendo a una 
cristologia di linea bonaventuriana, con una visione ascetica della 
filosofia quale itinerarium mentis in Deum.12 Questa visione fu 
accolta e sviluppata, ricostruisce M. Bozza, nelle interpretazioni 
rosminiane degli allievi di Moretti-Costanzi, quali T.M. Manfer-
dini, che ne sviluppa in particolare la tematica ascetica,13 e E. 
Mirri, che ben sottolinea la differenza fra Gentile e Carabellese: 
laddove il primo fondeva essere e coscienza, il secondo fa emer-
gere l’essere dalla coscienza stessa.14 Da Moretti-Costanzi partì 

9  Cfr. D. Poggi, Tra continuità e originalità. La ricezione del pensiero di 
Rosmini nella psicologia di Francesco Bonatelli, «Rosmini Studies», 3 (2016), 
pp. 91-108.

10  M. Moschini, La fedeltà a Rosmini come criterio della riforma dell’onto-
logismo critico in Moretti-Costanzi, «Rosmini Studies», 1 (2014), pp. 93-107, 
qui p. 106.

11  Ivi, pp. 105-106.
12  Cfr. M. Moschini, La cristità in Teodorico Moretti-Costanzi, «Rosmini 

Studies», 2 (2015), pp. 89-101.
13  Cfr. M. Bozza, Tina Manferdini e l’interpretazione ascetica di Rosmini, 

«Rosmini Studies», 8 (2021), pp. 133-142.
14  Cfr. M. Bozza, L’interpretazione del pensiero di Rosmini nell’orizzonte 

dell’ontocoscienzialismo di Edoardo Mirri, «Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 
121-130. 



Rosmini e la filosofia italiana del Novecento 81

anche, ricorda N. Ricci, il percorso teoretico «in ascolto dell’infi-
nito» di M. Malaguti.15

Se Carabellese, così, sulla strada di Varisco, proseguì sui temi 
dell’ontologia coscienziale, a cui Bonatelli era giunto piuttosto 
tardi nella propria riflessione su Rosmini, De Sarlo si mosse, in-
vece, sulla linea del giovane Bonatelli che aveva valorizzato nel 
Roveratano le questioni psicologiche legate al sentimento fon-
damentale. Tuttavia, l’attenzione empirico-coscienziale di De 
Sarlo lo distanziò progressivamente dal pensiero rosminiano, 
avvicinandolo piuttosto alla psicologia descrittiva di Brentano. 
All’interno della scuola desarliana, invece, G. Capone Braga, nel 
1914, trattò dell’idea rosminiana dell’essere in relazione agli og-
getti puri del pensiero di A. Meinong e alla allora recentissima 
fenomenologia di E. Husserl.16 

Nella scuola desarliana, fu comunque A. Aliotta a esercitare 
l’influenza accademica maggiore. Vari suoi allievi si mossero 
entro una filosofia cattolica militante, spesso sensibile a Rosmi-
ni. Tra essi, R. Lazzarini, in Intenzionalità e istanza metafisica 
(1955), propone – ricorda A. Baggio – un confronto tra Rosmini 
e la fenomenologia, ponendo l’accento non sulla gnoseologia, ma 
su un «campo metafisico-esistenziale»,17 legato in particolare alla 
Teosofia rosminiana. 

Figura ancor più influente negli studi rosminiani fu M.F. 
Sciacca, altro allievo di Aliotta. Sciacca insiste sul nesso tra Ro-
smini e la tradizione agostiniana della ricerca teologica interiore, 
e per lui, come per Lazzarini, il Saggio sull’origine delle idee non 
esaurisce il pensiero rosminiano, che trova invece compimento 
nella Teosofia. Questa valorizzazione della Teosofia si ritrova fin 

15  Cfr. N. Ricci, In ascolto dell’infinito. A margine di un recente volume in 
memoria di Maurizio Malaguti, «Rosmini Studies», 10 (2023), pp. 453-456. 

16  Cfr. Focus: Rosmini e la fenomenologia, «Rosmini Studies», 5 (2018), 
pp. 159 ss.

17  A. Baggio, Dall’intuizione all’intenzione. Prospettive per un confronto 
tra Renato Lazzarini e Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 277-
291, qui p. 291, che cita direttamente da Lazzarini.



Omar Brino82

dagli esordi nell’allievo di Sciacca P. Prini: egli, sottolinea A. 
Loffi, vede in Rosmini colui che «toglieva la filosofia dalla reclu-
sione nella gnoseologia e le apriva i percorsi di una teologia, di 
una cosmologia e di un’antropologia concrete», anticipando gli 
«esistenzialismi metafisici»18 di M. Heidegger, K. Jaspers e G. 
Marcel. Lazzarini e Prini invertono, così, l’accusa che a Rosmini 
faceva Gentile: quest’ultimo rimarrebbe in un dualismo «gnoseo-
logico», laddove invece la «metafisica esistenziale» di Lazzarini 
o l’«esistenzialismo metafisico» di Prini, superando la «gnoseo-
logia» fondata sul problema soggetto/oggetto, prospetterebbero 
in Rosmini una «sintesi originaria di essere e pensiero, presenza 
dell’essere nel pensiero»,19 e non tanto e non solo una riconduzio-
ne dell’«essere al pensiero».

Negli anni Cinquanta anche I. Mancini, formatosi alla scuola 
neoscolastica milanese di G. Bontadini,20 offrì una lettura della 
Teosofia rosminiana, interpretandola come la «riscossa dell’essere 
reale» attraverso una «metafisica discesistica di tipo plotiniano».21 
Tuttavia, nota A. Aguti, in Mancini rimangono riserve di fondo 
verso Rosmini, legate alla «critica che tradizionalmente da parte 
tomista si rivolge all’argomento ontologico nelle sue varie versio-
ni, e cioè che o presuppone un’intuizione dell’essenza di Dio che 
annulla la distanza tra Dio e l’uomo oppure fa passare per argo-
mento filosofico un concetto di Dio che è assunto per fede».22 

18  A. Loffi, Il silenzio dell’idea. Pietro Prini lettore di Rosmini, «Rosmini 
Studies», 7 (2020), pp. 115-119, qui p. 116. Un confronto con l’esistenzialismo 
anche in S. Benvenuti, I Saggi critici sulla filosofia di Antonio Rosmini di Ser-
gio Benvenuti, «Rosmini Studies», 8 (2021), pp. 349-358, la scheda biobiblio-
grafica è curata da C. Tugnoli. 

19  A. Loffi, Il silenzio dell’idea, p. 116.
20  Su Bontadini cfr. P. Pagani, Trascendere l’esperienza nell’orbita del pen-

siero. Attualità dell’idealismo essenziale di Gustavo Bontadini, «Rosmini Stu-
dies», 10 (2023), pp. 391-409.

21  Cfr. A. Aguti, Italo Mancini interprete di Rosmini, «Rosmini Studies», 1 
(2014), pp. 109-116, qui p. 113.

22  Ivi, p. 115. Cfr. I. Mancini, Il problema metafisico nello sviluppo del pen-
siero rosminiano (1955), «Rosmini Studies», 10 (2023), pp. 459-520. 



Rosmini e la filosofia italiana del Novecento 83

Dalla scuola di Bontadini proveniva pure E. Severino, che, in 
un saggio, sempre degli anni Cinquanta, analizzato da M. Donà,23 
criticava Rosmini perché, nella conoscenza, un essere ideale che 
venisse prima di qualunque sua determinazione sarebbe contrad-
dittorio, giacché il non avere determinazioni presuppone già que-
ste ultime, anche solo per negarle. Donà sottolinea, però, anche 
nella stessa filosofia di Severino, un presupporre inconscio di un 
essere che viene prima di qualsiasi differenziazione consapevole 
tra gli enti, non allontanandosi troppo, dunque, almeno da questo 
punto di vista, il filosofo bresciano da quanto egli stesso criticava 
in Rosmini.

Oltre a Prini, Mancini e Severino, anche un altro giovane desti-
nato a un ruolo significativo nella filosofia italiana della seconda 
metà del Novecento studiava negli anni Cinquanta intensamente 
Rosmini: P. Piovani. Con lui e con il suo maestro G. Capograssi, 
affrontati nei «Rosmini Studies» da F. Ghia, è in primo piano il 
Rosmini filosofo morale e del diritto, nel profondo intreccio di 
tali settori al suo pensiero complessivo. Ghia cita un pregnante 
passo di Capograssi in cui si parla del fatto che la «condizione 
di spirito […] che sostiene tutto il pensiero di Rosmini» è «che 
pensiero e carità siano la stessa cosa»,24 laddove tale «carità» era 
per il filosofo di Sulmona, secondo una definizione del suo allie-
vo Piovani, affrontare la «fatica sovrumana» di «vivere, per atto 
di amore, la vita degli altri, nei loro dolori e nelle loro gioie, nei 
dolori ben più frequenti delle gioie vere».25 Nel suo libro del 1957 
sulla teodicea sociale di Rosmini, Piovani argomentava che, se-
condo il Roveratano, forze sociali che affermano di poter diven-
tare in grado di eliminare qualsiasi male non lo fanno affatto allo 
scopo di ottenere questo, ma piuttosto per sfruttare i dolori altrui 

23  Cfr. M. Donà, Essere e totalità. Severino-Rosmini: critica di una critica, 
«Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 131-141.

24  F. Ghia, ‘Non intratur in veritatem nisi per caritatem’. Rosmini filosofo 
del diritto nella lettura di Capograssi e Piovani, «Rosmini Studies», 1 (2014), 
pp. 39-48, qui pp. 39-40.

25  Ibidem.



Omar Brino84

per aumentare la propria forza, mentre il tema della sofferenza e 
del male resterà sempre una questione che dovrà essere affronta-
ta. In questa direzione, sottolineava Piovani, anche «l’etica laica 
deve interessarsi di problemi che prima sembravano riservati, ab-
bandonati all’etica religiosa».26 

Come si vede da questa pur rapida rassegna, – per stringere 
su qualche brevissima osservazione conclusiva – l’indagine con-
dotta dai «Rosmini Studies» non solo documenta che il confronto 
con Rosmini nel secolo scorso è stato alquanto plurale e sfaccet-
tato, ma mostra anche come questa medesima sfaccettata pluralità 
renda tale confronto un elemento tutt’altro che trascurabile nella 
storia stessa della filosofia italiana del Novecento. Dal lato teore-
tico, proprio attraversando tanti e diversi punti di vista, emergono 
altrettanto alcuni aspetti che, al di là delle opzioni di fondo da cui 
li si è voluti valutare, rappresentano dei contenuti trasversali del 
pensiero di Rosmini, così come, ad esempio, la ribadita centralità 
di un essere infinito nei confronti del quale l’interiorità di ciascun 
finito trova la propria stessa più significativa collocazione, in una 
considerazione insieme sia conoscitiva che morale, e in un senso, 
non secondariamente, “caritatevole” verso tutti gli altri finiti, lad-
dove tale senso caritatevole di ogni finito agli altri finiti si fonda e 
si conclude nell’essere caritatevole dell’infinito stesso. 

26  P. Piovani, La teodicea sociale di Rosmini, 2 ed., Morcelliana, Brescia 
1997, p. 28. Su questo libro cfr. le preziose osservazioni di G. Moretto, Antonio 
Rosmini vero poeta della filosofia, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 391-396.



Martino Bozza

L’ispirazione rosminiana  
nella prospettiva dell’ontocoscienzialismo

Abstract. The entire panorama of 20th century Italian spiritualism ap-
pears to be a repository of a strong debt of continuity and inspiration 
with the thought of Antonio Rosmini. In particular, one can see a sig-
nificant persistence of the themes dear to the Roveretan philosopher 
and the tones that specify his thought in that Italian philosophical ori-
entation that can be generically indicated as ontocoscientialism. The 
debt of inspiration that is to be grasped in the contents of Rosminian 
philosophy actually starts from Pantaleo Carabellese’s critical ontolo-
gism, a philosophical current capable of giving specific prominence and 
significance to the consciential universe. It is then Carabellese’s pupil, 
Teodorico Moretti-Costanzi, who corrects critical ontologism and re-
covers and interprets the great themes of Rosminian philosophy from 
the perspective of ontocoscientialism. This gives rise to a true school 
capable of further expanding reflection on the consciential and spiritual 
dimension of reality, thus succeeding in giving a new impetus to the 
themes inspired by Rosmini.

1. Premessa

Appare una continuità, che non può essere taciuta, tra la ric-
chezza che il pensiero di Rosmini è riuscito a donare al contesto 
filosofico italiano del Novecento e la ricezione che, di tale abbon-



Martino Bozza86

danza qualitativa di sforzo di pensiero, è stata compiuta in par-
ticolare da quell’orientamento filosofico italiano che può essere 
genericamente indicato come ontocoscienzialismo. Si sta parlan-
do di un vero e proprio debito di ispirazione che deve essere colto 
nei contenuti della filosofia rosminiana da parte di quell’orienta-
mento che partendo dall’ontologismo critico di Pantaleo Carabel-
lese si è andato a connotare, gradualmente e oltrepassando così 
l’impianto del Molfettese, come una corrente filosofica in grado 
di donare rilievo e significanza specifica all’universo coscienzia-
le, ecco perché si può parlare di un vero e proprio orizzonte filo-
sofico quando si parla di ontocoscienzialismo. In realtà si può ar-
rivare a sostenere anche una posizione più ardita e forse, proprio 
per tale arditezza, anche più affascinante, nel momento in cui si 
può cogliere l’inferenza e la presenza del pensiero rosminiano in 
tutto il panorama dello spiritualismo italiano del Novecento, pro-
spettiva questa che ingloba chiaramente l’ontocoscienzialismo. 
Ora tali catalogazioni, appena accennate, non vogliono essere 
prodromo per un’attività meramente classificatoria e sintetica di 
storia della filosofia, non si vuole procedere in tale sede a produr-
re schematizzazioni che richiamino una certa rigidità, utile ai fini 
didattici ma certamente fredda e desolante, quanto invece l’obiet-
tivo del presente lavoro è quello di sostenere una vera e propria 
abbondanza qualitativa di pensiero che è quella che emerge dalla 
statura filosofica di Antonio Rosmini, capace di essere presente 
e influente non solo e non tanto nel suo tempo, quanto piuttosto 
nell’eredità che ha saputo lasciare alla cultura e alla filosofia che 
gli sono succedute.

2. Il rilievo dell’approccio coscienziale

Il percorso che «Rosmini Studies» ha compiuto in dieci anni 
di attività certamente ha saputo indicare tutta la ricchezza di con-
tenuti che il pensiero rosminiano ha donato a tantissimi ambiti del 
pensare, non solo filosofico. In questa constatazione della presen-



L’ispirazione rosminiana 87

za di Rosmini nella filosofia e nella cultura è risultato così eviden-
te anche il debito dello spiritualismo e, in particolare, dell’onto-
coscienzialismo nei confronti del Roveretano. Così, percorrendo 
la strada che «Rosmini Studies» ha indicato in questi dieci anni di 
attività è facile immergersi in questo flusso di pensiero che essen-
zialmente muove dalla valorizzazione del concetto di coscienza. 
Questo manifesto debito rosminiano rispetto alla preminenza e 
alla specificità del concetto di coscienza è un motivo che ricorre 
in diversi autori che hanno offerto i propri contributi nella rivista. 
Un esempio in tale direzione è indicato dalla riflessione di Fer-
nando Bellelli dal titolo Rosmini e la coscienza. Punto prospet-
tico e di sintesi propiziatore di studi e ricerche,1 in tale saggio 
viene presentato il punto di vista di un pensiero che è generato-
re di una molteplicità di indirizzi che non possono fare a meno 
dell’ispirazione iniziale rosminiana, riferentesi alla concezione 
della coscienza, Nel contributo di cui si fa menzione in particola-
re viene ad emergere il tema della ricomposizione della soggetti-
vità dai possibili straniamenti che nella storia del pensiero hanno 
reso la singolarità oggetto di considerazione solipsistica e indivi-
dualista; con il riferimento al pensiero rosminiano, in particolare 
a quello esplicitato nella Teosofia, è invece possibile riportare la 
soggettività al suo autentico fondamento ontologico, a quella di-
mensione metafisica che rende il singolo in continua relazione 
con l’essere, che è manifestazione e presenza del fondamento nel 
mondo dell’uomo. Così, la soggettività viene fatta uscire dal suo 
alveo di un’interiorità solipsistica, si può riuscire invece a pen-
sare alla coscienza come una realtà eccedente rispetto al singolo 
soggetto. Si comincia così a delineare una delle conclusioni a cui 
la riflessione rosminiana riesce a indirizzare la filosofia che vuole 
meditare sulla soggettività, uscendo dalla semplice medesimezza 
di un cogito inteso in maniera individualistica.

1  F. Bellelli, Rosmini e la coscienza. Punto prospettico e di sintesi propizia-
tore di studi e ricerche, «Rosmini Studies», 3 (2016), pp. 281-290.



Martino Bozza88

3. L’eredità di Rosmini nell’ontocoscienzialismo

Proprio a partire dal concetto di coscienza si può entrare nell’u-
niverso dell’ontocoscienzialismo. Questo termine assume, nella 
prospettiva dell’ontologismo critico di Carabellese prima, e della 
corrente ontocoscienzialista poi, tutta l’originalità che già nella 
filosofia di Rosmini si è manifestata. La coscienza per questo 
orientamento non può essere classificata come un mero possesso 
o come una semplice parte dell’interiorità dell’umano, la coscien-
za è in realtà coscienzialità, ovvero essa costituisce il modo di 
essere dell’umano, così, dire coscienza significa indicare il luogo 
in cui l’uomo coglie il suo innalzamento verso la dimensione in-
telligibile: questa è la sua autentica destinazione d’essere. Viene 
meno così la logica di un astratto soggetto che farebbe correre il 
rischio di adagiare la visione dell’umano ad un mero idealismo. 
La dimensione dell’umano procede al di là di un’individuazione 
meramente solipsistica e individualistica, la coscienza diviene la 
patria di una costitutiva dimensione di alterità: le singole indivi-
dualità vivono nella prospettiva di una coscienzialità non idea-
listicamente riassumente, ma spiritualmente dialogante. Rosmini 
rappresenta la guida per la visione di una realtà che non si esau-
risce nel mero calcolo e nella quantificazione, Egli era stato in 
grado di indicare una via diversa e originale nel clima positivistico 
dell’Ottocento, alla stessa maniera, il Roveretano sa indicare a chi 
vive dopo di lui una necessaria alternativa alla ragione calcolante 
del XX secolo; con la ripresa dell’ispirazione rosminiana si riesce 
così a osteggiare un sensismo imperante che sembra non lascia-
re spazio alla dimensione della coscienza: con Rosmini l’onto-
coscienzialismo riesce a ripercorrere la via di una realtà che non 
si attesta al semplice livello della quantificazione. Certo non è un 
caso che la ripresa di Rosmini e soprattutto del coscienzialismo 
rosminiano prenda avvio, per tale orizzonte di pensiero, da Cara-
bellese. Questi ha approfondito gli scritti del Roveretano fin dagli 
studi universitari, la sua seconda tesi di laurea, che viene discussa 
con il Varisco nel 1906, ha come titolo La teoria della percezione 



L’ispirazione rosminiana 89

intellettiva di A. Rosmini, segno evidente di un interesse che è già 
presente. Ma è poi la maturità degli studi di Carabellese ciò che 
indica la volontà dell’approfondimento delle tematiche presenti 
nel pensiero rosminiano, si deve infatti tenere conto di come il Ro-
smini sia posto da Carabellese a riferimento in grado di far produr-
re una svolta teologica nel pensiero del Molfettese, testimonianza 
di questo ruolo del Rosmini sono gli scritti carabellesiani che lo 
eleggono come guida del percorso filosofico: La teoria della per-
cezione intellettiva di A. Rosmini del 1907, L’Essere e il proble-
ma religioso del 1914, Critica del concreto del 1921, Il Problema 
teologico come filosofia del 1931, Studi rosminiani del 1940, Da 
Cartesio a Rosmini, fondazione storica dell’ontologismo critico 
del 1946. Se lo studio attento e scrupoloso di Rosmini appare una 
cifra che contraddistingue gli interessi di Carabellese, va detto che 
una presenza altrettanto costante e forse ancora più incisiva dell’i-
spirazione rosminiana la si può trovare nell’allievo di Carabellese 
che può essere considerato l’iniziatore di una vera e propria scuola 
dell’ontocoscienzialismo, si tratta di Teodorico Moretti-Costanzi, 
accademico bolognese che si forma come assistente volontario di 
Carabellese. È proprio nel pensiero morettiano che si manifesta in 
maniera originale, ma altrettanto convinta, una linea di continuità 
assolutamente rilevante con l’impianto teoretico rosminiano. La 
peculiarità e forse anche l’elemento di fascino che si estrapola nel 
momento in cui si scorge questa continuità tra Moretti-Costanzi e 
Rosmini consiste nel fatto che in realtà l’accademico bolognese 
non ha mai scritto una monografia specificamente dedicata a Ro-
smini. Tuttavia Rosmini può e deve essere letto, nella complessità 
degli scritti morettiani, come una presenza sempre sottesa e non è 
un caso che il riferimento diretto a Rosmini si espliciti in maniera 
diretta in tre precisi momenti della vita filosofica dell’accademico 
bolognese che risultano molto significativi nella scansione e nella 
crescita del pensiero del filosofo umbro: una prima riflessione 
sulla filosofia rosminiana risale all’inizio del periodo di assistenta-
to volontario a Roma presso la cattedra di Carabellese, è del 1939 
lo scritto Sull’origine dell’idea dell’Essere (Rosmini e san Tom-



Martino Bozza90

maso); si apprezza quindi il ritorno alle tematiche gnoseologiche 
rosminiane, con il chiaro intento di oltrepassare un semplicistico 
approccio gnoseologista a Rosmini, attraverso il contributo La va-
lidità perenne dell’oggettivismo in Antonio Rosmini, in «Rivista 
Rosminiana», del 1956. A concludere il percorso morettiano, che 
vede la presenza costante di Rosmini nell’opera dell’accademi-
co bolognese, vi sono gli appunti raccolti da Marco Moschini su 
quello che è stato, di fatto, il letto di morte di Teodorico Moret-
ti-Costanzi; nel 1995 a pochi mesi dalla fine dell’esistenza terrena 
il filosofo umbro chiedeva infatti al suo allievo di stilare una serie 
di appunti sotto dettatura per il convegno di Stresa a cui era stato 
invitato per celebrare con la relazione di apertura il secondo cen-
tenario della nascita di Rosmini. Al di là dei riferimenti a questi 
brevi lavori, all’apparenza insignificanti, considerata la loro esi-
guità nella enorme mole di produzione morettiana, ciò che assume 
un rilievo è invece la presenza continuativa dei contenuti e dei 
toni rosminiani, anche se ciò deve essere desunto attraverso una 
certa dose di attenzione al non citato dagli scritti morettiani; chi 
si avvicina alla scrittura di Moretti-Costanzi è infatti consapevole 
che non ricorrono citazioni dirette nei suoi scritti, o in ogni caso ri-
sultano molto rare, ma sono ben presenti riferimenti diretti e indi-
retti ad autori e contenuti della storia della filosofia, ecco, Rosmini 
fa parte di quei riferimenti che negli scritti morettiani ricorrono 
e sono riscontrabili come ispirazione continuativa. Gli interpreti 
dell’ontocoscienzialismo nato da Moretti-Costanzi non possono 
fare a meno di ravvisare un continuo filo rosso che lega indissolu-
bilmente il pensiero e tutta l’opera morettiana alla filosofia di An-
tonio Rosmini. Si può affermare che non è possibile entrare auten-
ticamente nella dimensione filosofia dell’ontocoscienzialismo se 
non si è in grado di respirare i toni e le atmosfere che Rosmini ha 
saputo dare come indirizzi fondamentali del pensare. Questa linea 
di continuità che è ravvisabile tra l’impianto teoretico dell’onto-
coscienzialismo e la filosofia rosminiana è dunque una ricchezza 
della riflessione contemporanea a cui «Rosmini Studies» ha sapu-
to dare un rilievo significativo. Marco Moschini è tornato diverse 



L’ispirazione rosminiana 91

volte sull’argomento ed ogni volta è riuscito a far emergere ele-
menti nuovi di questa singolare continuità tra due ambiti tempo-
ralmente distanti ma teoreticamente quasi coincidenti. Nel primo 
numero di uscita di «Rosmini Studies», del 2014, il contributo La 
fedeltà a Rosmini come criterio della riforma dell’Ontologismo 
critico in Moretti-Costanzi appare come un vero e proprio inci-
pit a questo confronto, capace di dimostrare il legame e il debito 
dell’ontocoscienzialismo nei confronti di Rosmini. L’autore spie-
ga, infatti, come la revisione dell’ontologismo critico carabelle-
siano sia avvenuta in Moretti-Costanzi proprio attraverso la pene-
trazione intellettuale del pensiero rosminiano:

Si può dire dunque che quella del Rosmini è stata una presenza, una 
voce, una misura nella riflessione che il Moretti-Costanzi recepì fin dal 
suo primo momento di formazione alla scuola del Carabellese. E que-
sta presenza resterà influente sino alla sua piena maturità. Il pensiero 
rosminiano, studiato nei confini del carabellesismo, ha stimolato nel 
filosofo umbro passaggi e solidi approdi teoretici, ne ha incoraggiato 
riflessioni ed ha consolidato in lui motivazioni speculative importanti. 
Questo spiega i continui riferimenti, citazioni, accenni, letture del pen-
siero di Rosmini nelle opere di Moretti.2

Dal testo si evince come con Rosmini la filosofia giunga a ri-
pristinare tre grandi motivi di originalità: essa torna ad essere, in 
linea con la sua natura originaria, veramente metafisica, in secon-
do luogo riesce a recuperare quella teologicità del pensare che la 
contraddistingue nella sua tradizione, infine supera la prospetti-
va del soggetto giungendo a parlare della persona come centro 
d’attenzione dell’umano. Certezze importanti, anzi decisive per 
un pensare che non vuole ridurre la filosofia ad una tecnica e non 
vuole assumere la certezza di un imperante sensismo come ultima 
deriva di un vivere la filosofia come esclusiva dimensione gnose-
ologica. Oltre a tali conclusioni, la lezione di Rosmini coadiuva 
il percorso morettiano nel permettergli di raggiungere l’approdo 

2  M. Moschini, La fedeltà a Rosmini come criterio della riforma dell’Onto-
logismo critico in Moretti-Costanzi, «Rosmini Studies», 1 (2014), p. 95.



Martino Bozza92

ultimo a cui il suo ontocoscienzialismo conduce: quello di unire 
la veggenza che la filosofia vuole cogliere con la veggenza che il 
cristianesimo ha saputo donare all’uomo, attraverso la figura del 
Cristo questa esigenza di verità trova un compimento e un’auten-
tica realizzazione. Tale ultimo passaggio è quello decisivo per la 
riforma dell’ontologismo critico attuata da Moretti-Costanzi attra-
verso un’ispirazione che può essere intesa come eredità rosminia-
na: si procede oltre quell’identificazione carbellesiana di filosofia 
e teologia ove Dio viene scorto come fondamento. Rimanere in 
tale prospettiva significa infatti rimanere nell’alveo di una sorta 
di idealismo che lascia il fondamento, pur identificato con Dio, in 
una certa indefinitezza. Lo sforzo di recuperare la tradizione che 
parte dall’agostinismo e passa per Anselmo trovando compimento 
in Bonaventura, rappresenta allora il modo per giungere alla verità 
concreta, reale, attraverso un ascetismo che non è fuga dal mondo 
ma innalzamento di un mondo che assume così una connotazione 
sapienziale. Una volta che questa continuità viene rilevata si può 
procedere a inquadrare gli altri contributi di Marco Moschini su 
«Rosmini Studies» in questa direzione, nella consapevolezza che 
tali saggi riescono ad ampliare e ad approfondire ulteriormente il 
grande tema della veggenza filosofica colta da un punto di vista 
sapienziale. Nella seconda uscita di Rosmini Studies, quella del 
2015, il contributo di Marco Moschini, dal titolo La cristità in 
Teodorico Moretti-Costanzi, risulta un approfondimento necessa-
rio e una delucidazione opportuna nella delineazione di una con-
tinuità tra Rosmini e l’ontocoscienzialismo di Moretti-Costanzi, 
solo così si può comprendere la direzione che dona compimento al 
pensiero morettiano: quella di una cristologia filosofica strutturan-
te l’intero apparato teoretico. Questo compimento di un pensiero, 
che trova il suo apice nel saper cogliere la veggenza nel Cristo, è 
veramente l’approdo originale a cui Moretti-Costanzi sa giungere. 
È quella conclusione di un percorso di pensiero che lo conduce a 
pronunciare le parole estreme ma convinte di una filosofia che di-
venta cristianesimo-filosofia, ovvero della ricerca di una veggenza 
che si scopre possibile solo in ciò che è manifesta presenza della 



L’ispirazione rosminiana 93

verità: il cristianesimo appunto, che chiaramente qui non è da in-
tendersi come religione positiva ma come dimensione veritativa 
che si manifesta. Così è la cristità, che Marco Moschini presenta, 
quell’attributo ontologico che nell’uomo permette l’innalzamen-
to, la sua concreta possibilità di un’elevazione coscienziale che 
consente di condurre all’autenticità. Questo percorso è però possi-
bile anche grazie ad un’ispirazione che passa sia dagli autori me-
dievali che da Antonio Rosmini, come scrive Moschini:

Un carattere soprannaturale del pensiero e dell’uomo che Rosmini ri-
badirà sempre riconoscendo nell’avvento del Cristianesimo quel supre-
mo momento che infuse saggezza al pensiero e positività alla morale 
antica, quasi a dire che senza cristianesimo non ci sarebbe stata né la 
capacità profonda di penetrare la verità né un’autentica positività della 
morale e della vita. Penetrare tale profondità vuol dire assolutamen-
te allontanarsi dalle occlusioni del pensiero relativo (Moretti direbbe 
gnoseologistico) che, se pur legittimo a livello dell’ente, rischia però di 
farci perdere l’orizzonte – dice il Rosmini – quando entrando nel campo 
ontologico finisce per smembrare l’ente stesso allontanandolo dalla sua 
origine ontologica.3

E ancora, le parole dell’accademico perugino sanno descrive-
re questo motivo di continuità tra Rosmini e Moretti-Costanzi:

Il cristianesimo, per Moretti-Costanzi non meno che per Rosmini o per 
il Dottore serafico, conduce e raggiunge l’apice del pensare con il suo 
contenuto più essenziale cioè l’esplicazione della natura umana e divina 
di Dio in Cristo; il Cristo, nei suoi gesti, nella sua vita, conferisce senso 
all’intendere della mente ed è riconosciuto da quella stessa mente che 
qualitativamente si sia elevata fino a lui in ascesi come al suo ultimo e 
più essenziale contenuto. Tale qualità mentale, capace di riconoscimen-
to ed affermazione della verità essenziale, Moretti-Costanzi appunto 
chiamerà “cristità”. Vero che questo concetto sarà l’approdo ultimo di 
una riflessione filosofica – quella del filosofo umbro – che lungamente 
aveva vagliato i limiti della metafisica sulla scorta di un’ispirazione 
profondamente teologica e metafisica allo stesso tempo. Ma questo ap-
prodo sarà inevitabilmente cristologico.4

3  M. Moschini, La cristità in Teodorico Moretti-Costanzi, «Rosmini Stu-
dies», 2 (2015), pp. 91-92.

4  Ivi, pp. 92-93.



Martino Bozza94

La realtà, così come è dischiusa all’uomo che coglie il mondo 
in due livelli di coscienza, non è costituita da due differenti mondi, 
piuttosto Moretti-Costanzi propone una visione del reale che 
possa essere inteso come bidimensionale, ovvero con una duplice 
possibilità di lettura a seconda che a comprenderlo sia l’istanza 
conoscitiva o la volontà di intendere coscienzialmente. Certamen-
te, dunque, il cristianesimo-filosofia è la chiave di lettura per non 
attuare un abbandono di quella realtà sensibile a favore di una 
comprensione esclusivamente spirituale del mondo, ma piuttosto 
esso permette di riassumere lo stesso universo esperienziale nel 
livello più alto della coscienzialità. Questa davvero è la possibilità 
della comprensione massimamente sintetica che la fede sapiente 
del cristianesimo-filosofia offre. Moretti-Costanzi sostiene dun-
que questo recupero sostanziale della terrenità per pensare ad una 
nuova edenicità grazie alla veggenza del credere-sapere.

Moretti-Costanzi si spinge dunque a dire quanto fino a questo 
momento non aveva mai detto, il cristianesimo-filosofia, che qui 
va letto come il Cristo stesso, ha in sé la potenza della redenzione 
completa, ha la forza di riportare all’edenicità originale il mondo. 
Questa davvero è una consapevolezza nuova per l’uomo che ac-
cede ad un sapere di tale genere, perché in effetti di consapevo-
lezza si tratta, non vi è altra zona d’Essere da scoprire, semmai si 
disvela una dimensione di ulteriorità di quell’Essere che è la real-
tà. Il mondo non cambia, gli occhi che lo vedono redento di fatto 
invece sono nuovi, sono depositari di quella purezza a cui la filo-
sofia anela. Ed in realtà non si tratta proprio degli occhi, dei sensi, 
il percorso si compie attraverso la coscienzialità, che semmai ha 
il merito di riuscire ad elevare il grado qualitativo di quello che i 
sensi ravvisano. Ma, allora, il punto che occorre davvero chiarire 
è tutto relativo a come tale tipo di veggenza sia concretamente 
da intendersi. La domanda verte tutta attorno alla portata espe-
rienziale della veggenza: che tipo di esperienza sarà? Per Moret-
ti-Costanzi la veggenza è la coscienza vissuta, nella sua ulterio-
rità e allo stesso modo nella sua immediatezza. La veggenza è in 
realtà adesione viva alla sfera della sapienzialità che per l’uomo 



L’ispirazione rosminiana 95

è essenzialmente non solo sapere, ma concretamente caritas. Per 
l’uomo che ha ottenuto un barlume di verità, di veggenza, l’atteg-
giamento che si impone è quello di passare da essere testimone 
oculare a divenire testimone attivo della verità. Il donarsi della 
verità deve corrispondere necessariamente ad un donarsi nella 
verità, che a questo punto è la vera cifra del raggiungimento della 
veggenza. Giungere alla veggenza corrisponde necessariamente 
ad un situarsi attivamente nel solco della tradizione di realtà che 
il cristianesimo-filosofia è. Questa è l’unica strada. Ma questa è 
l’unica strada perché l’unica vera strada è ancora il Cristo. Solo 
con la consapevolezza della cristità quale modo di essere proprio 
dell’uomo, questi si coglie veramente persona, ovvero entità rela-
zionale e non mera soggettività; solo in questa maniera si esce dal 
soggettivismo e dal solipsismo per guadagnare l’auspicato livello 
dell’oggettività nella dimensione intersoggettiva. L’intendere il 
Cristo ha proprio per prerogativa questa esigenza di staccarsi da 
un’individualità costrittiva ed egoica per cogliersi invece persona 
nella dinamica della collettività.

Appare significativo come questo tema della fedeltà ad una 
cristologia filosofica fondante sia percorso in molti altri passaggi 
in «Rosmini Studies» e torni sovente come uno dei caratteri che 
specifica il pensiero rosminiano.5 Il testo proposto nel 2022 da 
Marco Moschini, La fede sapiente e la coscienza nel paradigma 
filosofico neo-bonaventuriano,6 allarga ulteriormente l’orizzon-
te sul tema del coscienzialismo, viene sottolineato così come si 
possa cogliere un legame profondo tra il coscienzialismo medie-
vale e quello rosminiano. Il passo successivo è notare come il 
coscienzialismo della scuola neo-bonaventuriana, che ha come 
ispiratore principale del Novecento Moretti-Costanzi, si dispie-

5  Ci si riferisce in particolare al volume del 2015, che è in larga parte dedi-
cato all’approfondimento delle tematiche cristologiche derivanti dal pensiero 
rosminiano, il riferimento è «Rosmini Studies», 2 (2015).

6  M. Moschini, La fede sapiente e la coscienza nel paradigma filosofico 
neo-bonaventuriano, «Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 203-214.



Martino Bozza96

ghi e riesca ad avere ulteriori sviluppi; tuttavia, la matrice e il 
debito con la tradizione filosofica che parte dai medievali e passa 
inevitabilmente per Rosmini rimangono e sono assolutamente 
significativi. In tale direzione, relativa allo sviluppo che dall’on-
tocoscienzialismo morettiano ha avuto un certo indirizzo di pen-
siero del Novecento in continuità e in confronto con il pensiero 
rosminiano, possono essere menzionati anche i due contributi, 
presenti in «Rosmini Studies», rivolti a due dei principali allievi 
di Moretti-Costanzi che si sono confrontati con il pensiero di Ro-
smini: Tina Mirella Manferdini7 e Edoardo Mirri.8

Appare molto significativo come questo tema della cristo-
logia, caro all’ontocoscienzialismo, ma condiviso dal contesto 
dello spiritualismo italiano del Novecento sia un’eredità rosmi-
niana che può essere ravvisata anche nell’originalissima produ-
zione di Piero Martinetti. Va quindi menzionata la capacità della 
rivista di aver offerto spazi di riflessione aperti al confronto anche 
con il significativo contributo di Piero Martinetti rispetto alla filo-
sofia della religione e in particolare alla dimensione cristologica.9

Segni evidenti, questi, di come la capacità di mettere in dialo-
go Rosmini con i diversi contesti della filosofia appaia una risorsa 
di significativo peso della rivista. Dall’altro lato va ulteriormente 
affermato come la ricchezza del pensiero di Rosmini sia un’im-
prescindibile coordinata per poter entrare in relazione con quegli 
orientamenti spiccatamente metafisici, come lo sono spirituali-
smo e ontocoscienzialismo, del Novecento.

7  M. Bozza, Tina Manferdini e l’interpretazione ascetica del pensiero di 
Rosmini, «Rosmini Studies», 8 (2021), pp. 133-142.

8  M. Bozza, L’interpretazione del pensiero di Rosmini nell’orizzonte 
dell’ontocoscienzialismo di Edoardo Mirri, «Rosmini Studies», 9 (2022), pp. 
121-130.

9  Il riferimento è relativo ai contributi: G. Ghia, «Un’unità spirituale ed 
interiore». La cristologia filosofica di Piero Martinetti, «Rosmini Studies», 10 
(2023), pp. 319-328; A. Pontalto, Il presupposto trascendente del pensiero. La 
conoscenza immediata di Dio nella riflessione di Piero Martinetti, «Rosmini 
Studies», 10 (2023), pp. 329-344. 



Gian Pietro Soliani

Rosmini e la fenomenologia  
o Rosmini fenomenologo ante litteram?

Abstract. The aim of the article is to provide a brief overview of the 
results achieved during the project on Rosmini and phenomenology, 
which was supported by the for ʻAntonio Rosminiʼ Study and Research 
Centre (University of Trento). These results were mainly hosted by 
«Rosmini Studies» between 2016 and 2018, then partially collected in 
a book, titled Rosmini e la fenomenologia, edited by Mauro Nobile. 
Those articles show from different philosophical perspectives and ana-
lysing different topics that Rosmini was both a protophenomenologist, 
thanks to his method of analysis of the experience, and a thinker deeply 
involved with many topics investigated by Husserl and his heteroge-
nous school.

1. Premesse

Il progetto di ricerca su Rosmini e la fenomenologia ha im-
pegnato la rivista «Rosmini Studies» fin dal 2016. Seguendo una 
suggestione di Paul Ricœur,1 si è scelto giustamente di consi-
derare, non soltanto la fenomenologia husserliana, ma anche le 

1  P. Ricoeur, Husserl (1859-1938), in Id., À l’école de la phénoménologie, 
Vrin, Paris 1986, p. 9: «la fenomenologia nel senso più ampio del termine, è la 
somma dell’opera husserliana e delle eresie nate da Husserl». Citato da Reda-
zione, Rosmini e la fenomenologia, «Rosmini Studies», 3 (2016), p. 1.



Gian Pietro Soliani98

ʻeresieʼ che da quella scuola hanno preso avvio; nella convin-
zione, come in effetti è, che il pensiero di Edmund Husserl sia 
rimasto aperto a ulteriori sviluppi e riflessioni a cui il filosofo 
non è riuscito a dare pieno compimento.2 La giustificazione per 
l’avvio di un tale progetto era suffragata anche da alcuni antece-
denti più o meno recenti. Ci riferiamo al testo di Gaetano Capone 
Braga (1889-1956), intitolato Saggio su Rosmini. Il mondo delle 
idee (1914), in cui il pensatore di Rovereto viene suggestivamen-
te accostato al movimento filosofico iniziato da Alexius Meinong 
(1853-1920) con l’opera Gegenstandstheorie (1904) e da Husserl 
con le Logische Untersuchungen (1900-1901).3 Un riferimento 
più recente è, invece, quello alla prolusione del 2010 di Roberta 
De Monticelli, tenuta presso Casa Rosmini a Rovereto, nell’am-
bito della Cattedra Rosmini. In quel testo, Rosmini viene definito 
«straordinario fenomenologo spontaneo».4

In questi due testi – di Capone Braga e De Monticelli –, distan-
ti quasi un secolo l’uno dall’altro, potremmo trovare le due linee 
di tendenza a cui allude il titolo di questo contributo e che attra-
versano anche i lavori usciti su «Rosmini Studies», tra il 2016 e 
il 2018, e dedicati a Rosmini e la fenomenologia. Gli articoli di 
Omar Brino e Fulvio De Giorgi, integrandosi a vicenda, ci aiuta-
no a inquadrare il pensiero rosminiano, la sua influenza e i suoi 
interpreti nel panorama italiano tra ’800 e ’900, soprattutto nei 
suoi nessi, spesso poco noti, con la nascente scuola fenomenolo-
gica. La linea ideale che lega Francesco De Sarlo (1865-1937), 
Capone Braga e Antonio Aliotta (1881-1964) con l’interpretazio-
ne del pensiero di Rosmini avviata da Michele Federico Sciacca, 

2  C. Canullo, Rosmini e la fenomenologia, «Rosmini Studies», 3 (2016), 
p. 1.

3  G. Capone Braga, Saggio su Rosmini. Il mondo delle idee, Milano 1914, 
p. 15.

4  R. De Monticelli, Personhood e personality - I due volti dell’idea di perso-
na, 15 marzo 2010, p. 1. Consultabile qui: https://www.phenomenologylab.eu/
public/uploads/2010/03/cattedra-rosmini-prolusione.pdf (consultato il 9 febbraio 
2024).

https://www.phenomenologylab.eu/public/uploads/2010/03/cattedra-rosmini-prolusione.pdf
https://www.phenomenologylab.eu/public/uploads/2010/03/cattedra-rosmini-prolusione.pdf


Rosmini e la fenomenologia 99

spiega l’intreccio tra il pensatore di Rovereto, la fenomenologia 
husserliana e lo spiritualismo italiano. Analogamente, la linea 
che collega Emilio Chiocchetti (1880-1951), Giuseppe Zamboni 
(1875-1950), Sofia Vanni Rovighi (1908-1990) e Gustavo Bon-
tadini (1903-1990) consente di cogliere il percorso, storicamente 
accidentato, che ha portato all’incontro tra Rosmini, l’intenziona-
lità husserliana, il superamento dello gnoseologismo moderno e 
la rivalutazione della metafisica classica nell’alveo dell’Univer-
sità Cattolica del Sacro Cuore, nonostante le aspre critiche rivolte 
a Rosmini nel celebre numero doppio della Rivista di Filosofia 
Neoscolastica, pubblicato nel 1955.5

Le questioni teoriche che sono state aperte nell’intervallo tem-
porale sopra menzionato sono, in gran parte, quelle poste pro-
grammaticamente da Carla Canullo nell’editoriale che apre «Ro-
smini Studies» del 2016, ossia: 1) l’intenzionalità della coscienza 
e la riduzione; 2) le modalità dell’essere; 3) il corpo nelle sue 
diverse considerazioni e stratificazioni; 4) il tema di Dio e della 
metafisica. I numeri della rivista del 2017 e, in modo più esteso, 
del 2018 affrontano queste questioni e ne aprono di nuove. In par-
ticolare, «Rosmini Studies» 2018, ha ospitato gli interventi del 
seminario su Rosmini e la fenomenologia, tenutosi a Rovereto nel 
maggio 2017 e ha rappresentato l’apertura di un ulteriore momen-
to di riflessione, come descritto nell’editoriale di Mauro Nobile, 
il quale ripercorre il filo rosso del progetto, i suoi prodromi e i 
suoi possibili sviluppi.6 Ciò che, secondo Nobile, emergerebbe dai 

5  Per una rassegna della letteratura su Rosmini uscita nel primo centena-
rio della morte del Roveretano si veda: G. Artana, Letteratura Rosminiana 
degli anni 1954 e 1955, Accademia Roveretana degli Agiati, Rovereto 1955, 
pp. 145-168. Il testo è disponibile online. URL: https://media.agiati.org/page/
attachments/agiati-atti-a-1959-g.artana-p.115.pdf (consultato il 2 febbraio 
2024). Per un approfondimento di alcune questioni legate a quel dibattito, 
si veda F. Saccardi, Rosmini e la Neoscolastica milanese, in F. Saccardi - F. 
Mancini - F. Saccardi - G.P. Soliani (eds.), Rosmini e il pensiero italiano del 
Novecento, Edizioni Rosminiane, Stresa 2015, pp. 89-107.

6  M. Nobile, Rosmini alla prova della fenomenologia. E viceversa, «Ro-
smini Studies», 5 (2018), pp. 1-5.

https://media.agiati.org/page/attachments/agiati-atti-a-1959-g.artana-p.115.pdf
https://media.agiati.org/page/attachments/agiati-atti-a-1959-g.artana-p.115.pdf


Gian Pietro Soliani100

contributi dei diversi studiosi impegnati nel progetto su Rosmini 
e la fenomenologia sarebbe, da un lato, una «pluralità di Rosmi-
ni» parallelamente a una, più nota, «pluralità di fenomenologie»;7 
e, dall’altro lato, la centralità di coppie concettuali fondamentali 
come quella di finito-infinito e di immanenza-trascendenza, gio-
cate sia sul versante antropologico sia sul versante teologico.

2. Il problema dell’esperienza: filosofia e fenomenologia

La prima questione filosofica che vorrei toccare è quella 
dell’esperienza. Essa tiene assieme il tema della coscienza e dei 
suoi vissuti così come quello dell’intenzionalità. La molteplici-
tà delle fenomenologie consente certamente di accostare meglio 
Rosmini. Secondo Canullo, Rosmini è accostabile alla tradizione 
fenomenologica attraverso l’intenzionalità, ma nell’interpreta-
zione che di questo concetto ha dato Ricœur, il quale vede in essa 
uno scarto tra coscienza e coscienza di sé, cioè un congedo da 
Descartes che in Husserl, invece, non era ancora avvenuto. Quan-
to al concetto di riduzione, secondo Canullo, Rosmini è più vi-
cino alla riduzione nel senso della ‘riconduzione’ heideggeriana, 
intesa come movimento dello sguardo fenomenologico dall’ente 
all’essenza dell’ente. Nei testi rosminiani sarebbe assente, in-
vece, qualcosa di equivalente alla riduzione husserliana, intesa 
come immanenza irriducibile delle cogitationes per la coscienza.8 

Anche il contributo di Nobile si sofferma sul tema dell’espe-
rienza e dell’intenzionalità della coscienza. Egli propone un ac-
costamento tra Husserl e Rosmini giocato intorno al confronto tra 
la nozione husserliana di senso – che dice del carattere oggettuale 
del contenuto coscienziale – e il concetto rosminiano di ideale 
(o possibile), inteso come condizione propria del darsi di ogni 

7  Ivi, p. 4.
8  C. Canullo, La coscienza in Husserl e Rosmini, «Rosmini Studies», 3 

(2016), pp. 187-199.



Rosmini e la fenomenologia 101

contenuto conoscitivo.9 Da parte nostra, osserviamo che Husserl 
e Rosmini potrebbero essere messi a confronto intorno a qualcosa 
di simile a ciò che gli scolastici chiamavano esse intentionale, 
ma qui si aprirebbe un ulteriore capitolo di approfondimento che 
andrebbe a coinvolgere inevitabilmente anche Franz Brentano, 
autore che pure ha tenuto in una qualche considerazione il pen-
siero di Rosmini.

Da una prospettiva differente, Marcus Krienke10 propone di 
mettere a confronto Husserl e Rosmini a partire da quel ̒ convitato 
di pietraʼ che è la filosofia kantiana e, in particolare, dal modo in 
cui i due autori si congedano, in fondo, da un certo modo di inten-
dere l’esperienza come costruzione, piuttosto che come presenza 
o apparizione. A nostro avviso, però, rimane aperto il problema 
di capire, dal versante husserliano, se il padre della fenomeno-
logia sia rimasto sempre fedele a questa indicazione. Le critiche 
che provengono da Emmanuel Lévinas, ad esempio, sembrano 
testimoniare un’incoerenza fondamentale nei testi di Husserl che 
appare diviso tra idealismo trascendentale ed empirismo.11 Allo 
stesso modo, anche Rosmini fu, come è noto, accusato, a nostro 
avviso ingiustamente, di kantismo. Si tratta di vecchi problemi 
che, quasi inevitabilmente, riemergono nel confronto e che, a sua 
volta, il confronto costringe a scandagliare di nuovo.

Ciò che i contributi fin qui citati mettono in luce, ma lo stesso 
si potrebbe dire del contributo di Gian Luca Sanna sulla perce-
zione12 è, innanzitutto, l’attitudine fenomenologica ante litteram 
di Rosmini, il quale, facciamo notare, chiama «ben osservare» 
quell’atteggiamento filosofico con il quale è possibile analizzare 

9  M. Nobile, Essere, possibilità, senso. Note per un confronto Rosmini/Hus-
serl, «Rosmini Studies», 3 (2016), pp. 155-185.

10  M. Krienke, L’interpretazione di Kant in Rosmini e Husserl, «Rosmini 
Studies», 3 (2016), pp. 141-154.

11  G.P. Soliani, Spazio, tempo, sentimento. Rosmini in dialogo con Husserl 
e Lévinas, «Rosmini Studies», 6 (2019), pp. 85-98.

12  G. Sanna, La percezione in Husserl, Merleu-Ponty e Rosmini, «Rosmini 
Studies», 3 (2016), pp. 201-214.



Gian Pietro Soliani102

in modo spregiudicato tutti quei fenomeni che avvengono nella 
coscienza, insieme ai loro elementi costitutivi, accogliendo ciò 
che effettivamente appare, così come appare, e rifiutando ciò che 
invece non appare, ma è solo frutto di eventuali pregiudizi che 
vanno in qualche modo a falsare l’analisi dei contenuti coscien-
ziali. In questo senso, sarebbe possibile parlare di una qualche 
riduzione, proprio a partire dal ʻben osservareʼ rosminiano.13 La 
radice agostiniana di questo atteggiamento – si pensi, ad esempio, 
al Contra academicos – e la sua influenza sulla storia delle teorie 
dell’intenzionalità deve essere qui brevemente indicata come ele-
mento di riflessione futura. Occorre, però, ricordare anche che il 
ʻben osservareʼ rosminiano è presentato all’interno di opere come 
la Psicologia, il Nuovo Saggio e la Teosofia, nelle quali è sempre 
anche tematizzata la questione ontologico-metafisica.

3. Intenzionalità, metafisica e ontologia della persona

A questo proposito molti dei contributi che hanno riguardato 
Rosmini e la fenomenologia mettono in luce una differenza es-
senziale tra buona parte della tradizione fenomenologica e il tema 
metafisico in senso classico. Le ricerche protofenomenologiche 
rosminiane incrociano costantemente la questione dell’intuizione 
dell’essere ideale, da un lato, e il tema metafisico in senso clas-
sico,14 dall’altro. Alberto Baggio, nel suo contributo su Rosmini 
e Renato Lazzarini, pare sottolinei precisamente questo aspetto.15 
L’intuizione rosminiana dell’essere è accostata all’intenzionalità 

13  Si pensi, ad esempio, a ciò che Rosmini scrive nella Psicologia. Cfr. A. 
Rosmini, Psicologia, nn. 27-28, 9-10/A, Città Nuova Editrice, Roma 1988-
1989, t. I, p. 43.

14  Intendo per tema metafisico in senso classico il problema del trascendi-
mento di ciò che immediatamente si dà in vista di una decifrazione razionale 
dell’Assoluto.

15  A. Baggio, Dall’intuizione all’intenzione. Prospettive per un confronto tra 
Renato Lazzarini e Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 277-298.



Rosmini e la fenomenologia 103

intesa come apertura alla conoscenza di sé e del mondo, oltre che 
alla vita morale. Tuttavia, la fenomenologia di Lazzarini, ana-
logamente all’ideologia rosminiana, non mira semplicemente a 
descrivere, ma piuttosto punta a evidenziare, nel fenomeno, l’es-
senza oggettiva, aprendosi, dunque, a un’istanza metafisica che 
Rosmini accoglierebbe, per lo meno in intenzione. Come rile-
vano, invece, diversi dei contributi usciti su «Rosmini Studies», 
in Husserl e nelle fenomenologie che da lui hanno preso avvio, 
questo interesse metafisico non sembra essere presente allo stesso 
modo, se non a volte volutamente marginalizzato.

Il tema metafisico, però, trova una riproposizione nel modo 
in cui Edith Stein, partendo dalla fenomenologia del maestro 
Husserl, si avvicina alla metafisica medievale, in particolare di 
Tommaso d’Aquino. Il punto cruciale, secondo Martina Galvani, 
riguarda la ricerca di un fondamento dell’intelligenza umana e, 
dunque, il tema della creazione dell’essere umano che consente di 
accostare l’itinerario filosofico di Rosmini e Stein. Prima di giun-
gere a questa conclusione, Galvani prende giustamente le mosse 
dal modo in cui i due pensatori concepiscono la sensazione, non 
in opposizione all’intendere, ma come momento del processo co-
noscitivo che può essere còlto solo a partire dalla percezione in-
tellettiva e nel quale viene in luce l’importanza di una materia del 
conoscere non riducibile all’Io trascendentale, benché bisognosa 
dell’Io preso nella sua individualità, ossia anche come corpo pro-
prio e principio senziente. Il tema riguarda inevitabilmente anche 
il piano metafisico, nel momento in cui si consideri che, per Ro-
smini, il sentimento è il reale, ossia una delle tre forme dell’essere, 
e quest’ultimo non è mai senza l’intelligenza, perché inscritto in 
quella sintesi costituita, appunto, dalla percezione intellettiva.16

A queste osservazioni, si può aggiungere, in primo luogo, 
la centralità antropologica del tema dello spazio puro illimitato 
come forma propria del principio senziente, allo stesso modo in 

16  M. Galvani, Corpo e spazio. L’individualità secondo Antonio Rosmini ed 
Edith Stein, «Rosmini Studies», 4 (2017), pp. 293-306.



Gian Pietro Soliani104

cui l’essere ideale è forma del principio intellettivo.17 In secondo 
luogo, si pensi alla connessione del corpo proprio e dell’Io con il 
tema cruciale del sentimento fondamentale. Da questo punto di 
vista, le osservazioni di Giuliano Sansonetti,18 e in parte quelle 
di Paolo Bonafede,19 consentono di riconnettere la riflessione fi-
losofica di Maine de Biran – da cui passa molta della tradizione 
spiritualista e della fenomenologia francese contemporanea – al 
sentimento fondamentale, nella prospettiva del superamento di 
un cogito cartesiano spesso frettolosamente considerato come di-
sincarnato e come, in qualche modo, indipendente dal mondo. I 
due contributi poc’anzi citati insistono sul fatto che il momento 
del sentire è ciò che apre al mondo nella sua complessità. In que-
sto senso, Rosmini appare come un anticipatore di temi e questio-
ni che la fenomenologia, soprattutto di area francese, continua a 
porre all’attenzione del dibattito antropologico filosofico. Ciò che 
sembra essere rimasto più in ombra nella riflessione di questi anni 
è il tema della volontà, esplorato soltanto da Bonafede – e solo in 
parte da Baggio – nel suo contributo intorno a Rosmini e Ricoeur, 
dove si evidenzia l’impossibile equazione tra l’idealità voluta (o 
decisa, nel senso di Ricoeur) e la sua realizzazione nell’agire, 
come cifra che distingue il pensatore francese rispetto al richiamo 
rosminiano a una vita morale che consista nell’inverare l’ideale 
nella realtà dell’azione. Questo aspetto dice nuovamente di una 
differenza tra una fenomenologia che non affronta la questione 
dell’ordine dell’essere nella sua compaginazione originaria e una 

17  Su questo tema e su questo parallelismo tra spazio illimitato ed essere 
ideale sono tornato recentemente. Per questo mi permetto di rimandare a G.P. 
Soliani, Lo spazio infinito come apertura al mondo. Unità della persona umana 
e metafisica in Rosmini, «Rosmini Society», 4 (2023), 1-2, pp. 219-255.

18  G. Sansonetti, Il “Sentimento fondamentale”. Metamorfosi di un’idea 
tra Rosmini e la fenomenologia francese attuale, «Rosmini Studies», 5 (2018), 
pp. 265-275.

19  P. Bonafede, Della volontà in Antonio Rosmini e Paul Ricœur. Analogie, 
differenze e implicazioni pedagogiche, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 277-
294.



Rosmini e la fenomenologia 105

protofenomenologia come quella rosminiana che, invece, pone il 
discorso ontologico come ragione e fine di una teoria dell’inten-
zionalità.

Sul piano antropologico filosofico, Mario Vergani ha messo 
in luce un ulteriore aspetto che fa divergere, questa volta Husserl 
da Rosmini, proprio in quello che sembra essere il momento di 
massimo contatto, cioè laddove i due pensatori acconsentono nel 
sottolineare il tema dell’unicità personale, ossia dell’haecceitas 
propria di ciascuno. Infatti, la centralità dell’essere ideale si fa 
avanti come motivo di distanza, proprio quando si tenti di acco-
stare Rosmini e la fenomenologia husserliana. Mentre in Husserl 
la persona si costituisce in quella correlazione e cocostituzione 
con gli altri a cui il filosofo dedica molte delle pagine di Ideen 
II, al contrario, per Rosmini l’individualità della persona è do-
vuta all’essere ideale che informa l’intelligenza. Il problema che 
si apre qui è quello dell’alterità, declinata in vario modo nella 
tradizione fenomenologica, che in Husserl sembra essere impie-
gata nella prospettiva della intersoggettività; mentre in Rosmini 
è esplorata in modo più radicale, secondo il modulo platonico, 
come lume dell’intelletto, ossia essere ideale.20 Ciò non signifi-
ca, ovviamente, che Rosmini non si sia occupato del problema 
dell’alterità umana e dell’alterità divina. Come i saggi di Angela 
Ales Bello21 e Cristian Vecchiet22 testimoniano, le analisi di Ro-
smini intorno alla società e al concetto di appagamento possono 
essere definite ʻfenomenologicheʼ. Lo stesso percorso di Husserl, 
Stein e Rosmini sembra essere molto simile, sebbene con modu-
lazioni differenti, in quanto ha al proprio cuore l’analisi dell’es-

20  M. Vergani, Persona e atteggiamento personalistico tra Rosmini e 
Husserl tra antropologia e fenomenologia, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 
187-201.

21  A. Ales Bello, L’intersoggettività in Husserl, Stein e Rosmini: comunità 
e società, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 251-264.

22  C. Vecchiet, Dimensioni dell’umano tra eccedenza ed eccentricità. Ipo-
tesi di rilettura dell’antropologia di Antonio Rosmini in chiave scheleriana, 
«Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 203-224.



Gian Pietro Soliani106

sere umano e delle sue relazioni con gli altri e con l’Altro. Ales 
Bello sottolinea, tra gli altri, proprio quest’ultimo punto teorico, 
quando scrive che la religiosità o, meglio, l’intreccio di intellet-
tualità e sapienzialità costituisce uno degli aspetti più rilevanti a 
favore di un accostamento tra Rosmini e Stein.

4. Il problema di Dio

In questo senso, il saggio di Vecchiet sopra menzionato si 
è incaricato di accostare il tema rosminiano dell’essere ideale, 
ossia del «divino nell’uomo», con la riflessione che ha caratte-
rizzato la fase teistica di Max Scheler, secondo il quale l’uomo 
sarebbe «necessariamente religioso». Il saggio prende in esame 
l’opera Vom Ewigen im Menschen (1921) e, a partire da questa, 
la peculiarità degli atti religiosi, i quali, secondo Scheler, non 
possono essere originati da oggetti mondani, ma devono avere 
di mira qualcosa che abbia la duplice caratterizzazione dell’as-
solutezza e della santità. L’atto religioso, secondo Scheler, ha 
una peculiarità propria non riducibile ad altri atti. Esso si fonda 
su una qualche manifestazione del divino e non sorge da un bi-
sogno umano. Questo modo di concepire l’atto religioso nasce 
dalla particolare calibratura dell’intenzionalità come correlazione 
di soggetto e oggetto, in cui è l’oggetto, in quanto fenomeno in 
grado di apparire di per sé, a determinare l’atto intenzionale, e 
non viceversa. Questo luogo teorico consente a Vecchiet di av-
vicinare, dal punto di vista antropologico filosofico, Rosmini e 
Scheler. Il divino eccede l’essere umano e lo rende eccentrico, 
poiché lo porta costantemente fuori di sé. Rosmini sembra collo-
carsi in questo percorso, nel momento in cui di fatto propone una 
«fenomenologia delle religioni», con l’intento di mettere in luce 
l’alterità divina che costituisce ontologicamente l’essere umano. 
Il tema sembra sia, in fondo, quello di un orizzonte assoluto che 
è sempre dato al pensiero umano, non in quanto umano, ma in 
quanto pensiero. Ciò nonostante, un tale orizzonte necessita di 



Rosmini e la fenomenologia 107

essere decifrato nelle sue ragioni irrinunciabili in modo da evitare 
il rischio sempre in agguato dell’idolatria.

Il problema di Dio è stato riaperto negli ultimi decenni da alcu-
ni autori francesi che Canullo analizza brevemente nel suo artico-
lo intorno alle «fenomenologie ribelli»,23 nel quale viene messa al 
centro una delle questioni metafisiche per eccellenza, ossia la tra-
scendenza, secondo significati che i testi e la riflessione husserlia-
na non avevano considerato tematicamente. La possibilità di un 
accostamento con Rosmini può avvenire, secondo Canullo, dal 
lato della Rivelazione, come possibilità con cui la trascendenza 
si lascia cogliere fenomenologicamente. Si pensi, alla riflessione 
degli ultimi anni che ha visto protagonista Jean-Luc Marion. Ciò 
che, invece, risulta essere ben più complesso è un accostamen-
to della fenomenologia francese contemporanea con l’impianto 
metafisico del pensiero di Rosmini, nel quale l’analogia fonda-
ta sull’univocità dell’essere iniziale è al centro del discorso su 
Dio.24 L’univocità sembra essere l’aspetto problematico, solo in 
parte rilevato, da questi fenomenologi francesi (Marion, Michel 
Henry, Jean-Louis Chrétien, Emmanuel Falque), ma senza una 
reale tematizzazione. Tuttavia, Canullo propone ulteriori possi-
bilità di confronto tra la fenomenologia francese e Rosmini, a 
partire dal modo in cui il pensatore italiano esplora il concetto di 
analogia metafisica tra creature e Creatore, ma anche il problema 
della triplice conoscenza umana dell’Essere assoluto – 1) per Ri-
velazione; 2) dagli effetti e 3) per ragionamento ontologico – che 
egli descrive come conoscenza analogica. 

Alle ben fondate e condivisibili osservazioni di Canullo, ci 
permettiamo di aggiungere che, soprattutto nel caso del pensiero 
di Jean-Luc Marion, dovrebbero essere evidenziate alcune pre-

23  C. Canullo, Fenomenologie ribelli. Inattese riaperture della questione-Dio 
per un inedito incontro con Antonio Rosmini, «Rosmini Studies», 5 (2018), pp. 
239-250.

24  Una disamina più ampia del problema si trova in G.P. Soliani, Rosmini 
e Duns Scoto. Le fonti scotiste dell’ontologia rosminiana, Il Poligrafo, Padova 
2012.



Gian Pietro Soliani108

compresioni riguardanti una certa impostazione del problema 
gnoseologico, della natura del pensiero in quanto tale e dell’in-
terpretazione complessiva della tradizione metafisica che, se de-
poste, potrebbero consentire un dialogo più proficuo, anche con 
il pensiero rosminiano.

5. Conclusioni

Con il progetto su Rosmini e la fenomenologia, la rivista 
«Rosmini Studies» è divenuta un luogo ospitale e un laborato-
rio teorico per sviluppare un percorso intorno a due acquisizioni 
fondamentali. La prima acquisizione è quella per cui Rosmini 
manifesta a tutti gli effetti i tratti del fenomenologo ante litteram 
o del protofenomenologo, non tanto per i temi che lo accomuna-
no in parte alla tradizione fenomenologica, quanto per l’attitudine 
alla spregiudicatezza nel concepire il problema dell’esperienza, 
oltre il dualismo gnoseologico moderno. Si potrebbe dire che egli 
sia, al di là degli accostamenti sui singoli punti del suo pensiero 
con quello di Husserl o di altri esponenti della scuola fenomeno-
logica, un esempio rilevante di fedeltà a ciò che si manifesta in 
quanto si manifesta e per come si manifesta, nel tentativo di non 
sovraccaricare il dato di esperienza con ulteriori contenuti che 
all’esperienza non appartengono. Si potrebbero portare qui nu-
merosi esempi di questo modo di procedere, dalla critica di Ro-
smini alle posizioni dei suoi predecessori intorno all’origine delle 
idee, all’analisi che egli compie intorno allo spazio nella sua re-
lazione con il principio senziente, alla rilevazione del sentimento 
fondamentale, fino al modo in cui egli concepisce la psicologia, 
prendendo le distanze da Christian Wolff; anche se probabilmente 
la teorizzazione più efficace del superamento del dualismo gno-
seologico rimane quella rintracciabile nel libro IV della Teosofia, 
dedicata all’essere per sé manifesto. Ciò che distingue Rosmini 
dalla scuola fenomenologica, però, è il carattere profondamente 
metafisico del proprio pensiero che lo porta a interrogarsi intor-



Rosmini e la fenomenologia 109

no alla radice ultima del pensiero umano, alla possibilità di un 
trascendimento dell’esperienza e alla natura stessa del pensiero 
come manifestarsi stesso dell’essere, ricomprendendo anche il 
sentire all’interno del sintesismo delle forme dell’essere.25

Il carattere enciclopedico del pensiero rosminiano non può 
che prestarsi a un confronto con la lunga e ancora viva tradizione 
fenomenologica, secondo tutte le variazioni che essa ha saputo 
mettere in campo, anche a partire da alcune eventuali influenze 
notevoli che essa ha subito nella sua lunga storia. Si pensi, ad 
esempio, alla scoperta di Tommaso d’Aquino da parte di Stein; 
al peso della Rivelazione cristiana per una parte della fenome-
nologia francese degli ultimi decenni; o, ancora, all’importanza 
decisiva del pensiero ebraico per Lévinas. Se, dunque, d’ora in 
avanti, si vorrà utilizzare l’endiadi ʻRosmini e la fenomenologiaʼ 
lo si potrà fare, ma a partire dalla consapevolezza emersa grazie 
ai molti contributori di «Rosmini Studies» che Rosmini procede 
con un atteggiamento che ha senso definire già fenomenologico, 
impegnandosi su temi e problemi che la fenomenologia del ’900 
e di inizio secolo affronterà a modo proprio, ma con alcuni punti 
di tangenza che costringono a continuare a pensare, non tanto per 
esaurire un confronto tra autori, rilevando somiglianze e diver-
genze, ma per approfondire questioni che, in quanto filosofiche, 
risultano costantemente vitali e, quindi, attuali.

25  Questo tema è stato parzialmente affrontato qui: G.P. Soliani, Note su 
essere e memoria in Agostino, Duns Scoto e Rosmini, «Rosmini Studies», 5 
(2018), pp. 225-237.





Indice dei nomi

Agostino d’Ippona, 5, 6, 10-12, 109
Aguti A., 82
Aliotta A., 81, 98
Ales Bello A., 30, 105-106
Annese A., 45
Anselmo d’Aosta, 92
Appel K., 70-71
Artana G., 99
Autiero A., 8

Baggio A., 81, 102, 104
Baldacci M., 60
Balthasar H.U., 50
Bellelli F., 8-9, 54, 57, 61, 87
Bergonzoni F., 46, 48, 53, 57
Billia L.M., 78
Biscardi F., XII
Bissoli L., XII, 40
Bonafede P., XII, 21, 30, 61, 65-67, 104
Bonatelli F., 79-81
Bonaventura da Bagnoregio, 92
Bontadini G., 82-83, 99
Bornancin S., 62-63
Boulnois O., 14
Bozza M., XIII, 80, 96
Brentano F., 81, 101
Brentari C., 21, 28-29
Brino O., XIII, 98
Brugiatelli V., 39
Bulferetti L., 36
Buganza J., 18, 20

Calzavara M., 79
Campolongo F., 67
Canullo C., 12-14, 98-100, 107
Capograssi G., 46, 83
Capone Braga G., 81, 98
Carabellese P., 78, 80-81, 85-86, 88-89, 

91
Carlini A., 79
Catuogno L., 19
Caviglione C., 78
Chiavacci G., 79 
Chiocchetti E., 99
Chiosso G., 60
Chiovenda G., 78
Chrétien J.L., 107
Croci F., 6-10, 13 

Daros W., 21
De Faveri F., 45
De Giorgi F., 61, 67, 72, 78, 98
De Monticelli, 98
De Sarlo F., 79, 81, 98
Dante Alighieri, 52
Donà M, 9, 11, 83
Dossetti G., 72
Dossi M., 8
Duns Scoto G., 5, 10-12, 107, 109

Falque E., 107
Ferrari S., 52, 64
Fidelibus F., 78, 79
Fogazzaro A., 46, 78



Indice dei nomi112

Gallarati Scotti T.F., 78
Galli D., 79
Galvani M., 21, 28-30, 65-66, 103
Genovese A., 8
Genovesi A., 38
Gentile G., 17, 78-80, 82
Ghia F., 36, 73, 83
Ghia G., 46, 51, 96
Gioberti V., 17, 78
Gioia M., 36-38
Giordani V., 39
Gregory T., 78

Hegel G.W.F., 5, 7, 9
Henry M., 107
Hoevel C., 37
Heidegger M., 17, 82
Husserl E., 19, 30, 81, 97-98, 100-103, 

105, 108 

Jaspers K., 82

Kant I., 5, 10, 20, 40, 101
Krienke M., 40, 101

Lazzarini R., 81-82, 102-103
Lévinas E., 19, 101, 109
Liermann C., 40
Lo Presti A., 39
Loffi A., 8, 10, 32, 82
Lorizio G., 8
Lubich C., 72
Lüfter R., 39

Madeddu S., 67
Maine de Biran, 104
Malaguti M., 81
Malthus T.R., 37
Malusa L., 41
Mancini F., 99
Mancini I., 17, 82-83
Manferdini T.M., 8, 10, 80, 96
Manni E., 58
Manzoni A., 46
Marangon P., XII, 36, 42, 61, 67 
Marcel G., 82
Marion J.L., 107
Marrone A., XII
Martinetti P., 96

Mastai Ferretti G.M. (Pio IX), 41-42
Mastracchio F., 19, 21
Mauro L., 41-42
Meinong A., 81, 98
Mellano M.F., 42
Meroi F., 79
Minghetti M., 36
Mirri E., 80, 96
Morando G., 78
Moretti-Costanzi T., XIII, 80, 85, 89-96
Moretto G., 46, 51, 84
Morpurgo G., 36
Moschini M., 80, 90-93, 95
Muscolino S., 36

Nadalini E., 71-72
Nardi B., 78
Necker de Saussure A.A., 66
Nicoletti M., 42
Nobile M., 97, 99-101

Olgiati F., 17
Orsi P., 62-63
Ottonello P.P., 45

Pagani P., 48, 82
Palazzolo C., 7, 9
Pangallo M., 28-29
Parpinelli V., XII, 12-14, 56-57
Peratoner A., 32
Perez P. M., 52
Pietroforte S., 78
Pili E., 8-9 
Piovani P., 36, 83-84
Poggi D., 79, 80
Pontalto A., 96
Prini P., 6, 8, 10, 32, 82-83

Rebora C., 46, 57-58
Rensi G., 79
Ricci N., 81
Ricœur P., 21, 30, 66, 97, 100, 104
Rizzioli E., 51
Rodler L., 52
Romagnosi D., 37-38
Rosmini A., VII- XIII, 6-14, 15-24, 25-

33, 35-43, 45-49, 51-58, 59-67, 69-
73, 77-84, 85-93, 96, 97-109

Rubbi N., 17-18



Indice dei nomi 113

Saccardi F., 99
Salomoni P., 63-64
Sanna G.L., 21, 29, 101
Sansonetti G., 104
Santori P., 38
Scheler M., 31, 106
Sciacca M.F., 81-82, 98
Sen A., 38
Sequeri P., 54, 57
Severino E., 6, 9, 17, 83
Simoncelli D., XII
Smith A., 37
Soliani G.P., XIII, 10-12, 18-21, 99, 

101, 104, 107, 109
Spaventa B., 17
Stein E., 21, 29-30, 103, 105-106, 109
Suárez F., 32 

Thomassin L., 72
Tommaseo N., 46

Tommaso d’Aquino, 17-18, 26-29, 103, 
109 

Toniolo G., 36
Trabucco G., 47, 49, 50, 55
Tugnoli C., 79, 82

Valagussa F., 17
Vanni Rovighi S., 99
Varisco B., 78-81, 88
Vecchiet C., 30-31, 105-106
Vergani M., 30, 105
Vidari G., 78
Vigna C., 27

Winckelmann J.J., 52, 64
Wolff C., 108

Zabeo G.P., 64
Zamboni G., 99 
Zanardi S., 41





Collana «Quaderni di Filosofia, Storia e Beni culturali»

	 1	� «Conservare l’intelligenza». Lezioni rosminiane, a cura 
di Michele Nicoletti e Francesco Ghia, 2012.

	 2	� Forme della memoria e dinamiche identitarie nell’an­
tichità greco-romana, a cura di Elena Franchi e Giorgia 
Proietti, 2012.

	 3	� Ripensare i paradigmi del pensiero politico: gli antichi, 
i moderni e l’incertezza del presente, a cura di Fulvia de 
Luise, 2013.

	 4	� Gustav Pfeifer, Appunti di paleografia tedesca (dal XV 
al XIX secolo) con 44 tavole e trascrizioni, 20131, 20162.

	 5	� Etica e professioni sanitarie in Europa. Un dialogo tra 
medicina e filosofia, a cura di Tiziana Faitini, Lucia Gal­
vagni e Michele Nicoletti, 2014.

	 6	� Guerra e memoria nel mondo antico, a cura di Elena 
Franchi e Giorgia Proietti, 2014.

	 7	� Conflict in Communities. Forward-looking Memories in 
Classical Athens, edited by Elena Franchi and Giorgia 
Proietti, 2017.

	 8	� Il lusso e la sua disciplina. Aspetti economici e sociali 
della legislazione suntuaria tra antichità e medioevo, a 
cura di Laura Righi e Giulia Vettori, 20191, 20232.

	 9	� Medicina e sanità in Trentino nel Cinque-Seicento tra 
saperi, società e scambi culturali, a cura di Giovanni 
Ciappelli e Alessandra Quaranta, 2019.

10	� Rudj Gorian, Autori, bibliotecari, open access. Osser­
vazioni empiriche e riflessioni su pratiche, comporta­
menti e ruoli nella piattaforma IRIS dell’Università di 
Trento, 2021.



11	� Il terzo suono. Dialoghi al crocevia delle tradizioni 
orali - vol. 1, a cura di Guido Raschieri, 2021.

12	� Statue abbattute e (ab)uso pubblico della memoria sto-
rica, a cura di Serena Luzzi e Elvira Migliario, 2022.

13	� Silenzi e parole, presenze e assenze: discorsi sulla scrit-
tura, a cura di Adriana Paolini, 2022.

14	� Il terzo suono. Dialoghi al crocevia delle tradizioni 
orali - vol. 2, a cura di Guido Raschieri, 2023.

15	� La storia della filosofia dei filosofi. Prospettive ottocen-
tesche tra Germania e Italia, a cura di Corrado Bertani 
e Fabrizio Meroi, 2023.

16	� Oracoli delfici e storia greca, a cura di Maurizio Gian-
giulio e Giorgia Proietti, 2023.

17	� Biografia e storia. Sguardi sul mondo antico, a cura di 
Francesca Cau e Flavia Usai, 2024.

18	� Anatolian Interactions. Criss-Cross Contacts and Cul-
tural Dynamics in the First Millennium BCE, edited by 
Emanuele Pulvirenti, 2024.

19	� Contextualizing Ancient Historiography. History, Memory, 
Society, edited by Elena Franchi and Maurizio Giangiulio, 
2025.

20	� Lungo la via del Brennero. Vicende di un’arteria di 
transito dalla preistoria all’età contemporanea, a cura 
di Andrea Bonoldi e Elvira Migliario, 2025.

21	� Sguardi su Rosmini. Prospettive critiche e traiettorie 
di ricerca, a cura di Paolo Bonafede e Martino Bozza, 
2025.


	Copertina
	Frontespizio
	Colophon
	Sommario
	Prefazione (F. Meroi)
	Introduzione (P. Bonafede - M. Bozza)
	Prima Sezione. Gli assi della riflessione rosminiana
	Trasparenza, relazione, dinamica. Note su ontologia e meontologia (F. Biscardi)
	Sintesi e teoresi del sapere umano. La gnoseologia rosminiana raccontata da «Rosmini Studies» (L. Bissoli)
	La complessità dell’umano. Rosmini, la sua ricezione e il Novecento (D. Simoncelli)
	«Riconosci l’essere qual è nel suo ordine». Declinazioni della giustizia nel pensiero politico-economico (P. Bonafede)
	Il rapporto tra estetico, pratico e poetico in Antonio Rosmini (V. Parpinelli)
	«Rosmini Studies» e le pedagogie del Roveretano. Spunti, prospettive e piste di ricerca (A. Marrone)
	Teologia, chiesa e spiritualità in Rosmini (P. Marangon)

	Seconda Sezione. Confronti filosofici
	Rosmini e la filosofia italiana del Novecento nelle prime dieci annate dei «Rosmini Studies» (O. Brino)
	L’ispirazione rosminiana nella prospettiva dell’ontocoscienzialismo (M. Bozza)
	Rosmini e la fenomenologia o Rosmini fenomenologo ante litteram? (G.P. Soliani)

	Indice dei nomi
	Elenco dei titoli della collana



